# <u>मिथिलाविद्यापीठमन्थमाला</u> प्राचीनाचार्यग्रन्थावलौ त्रयोदशपुष्पम्

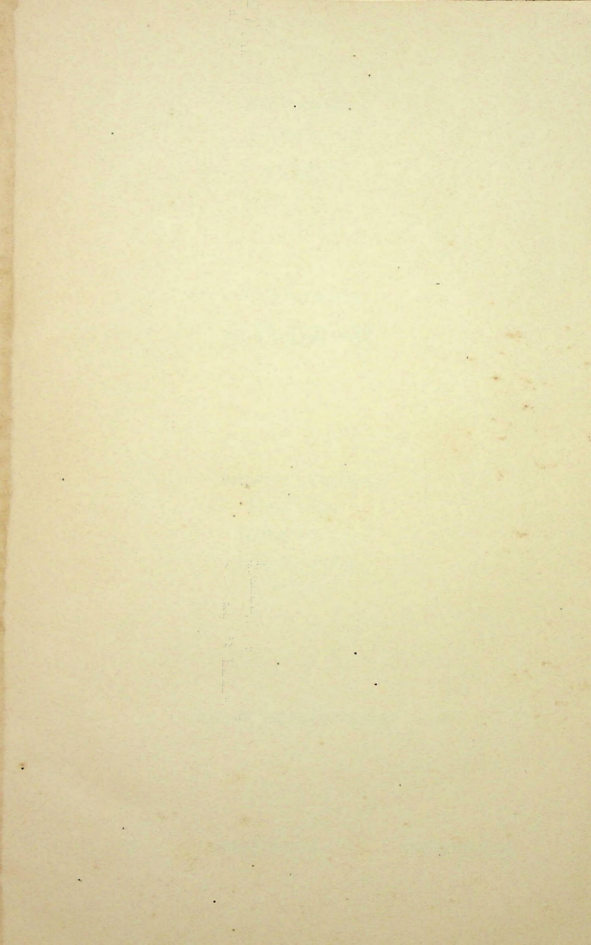
# BURNAS

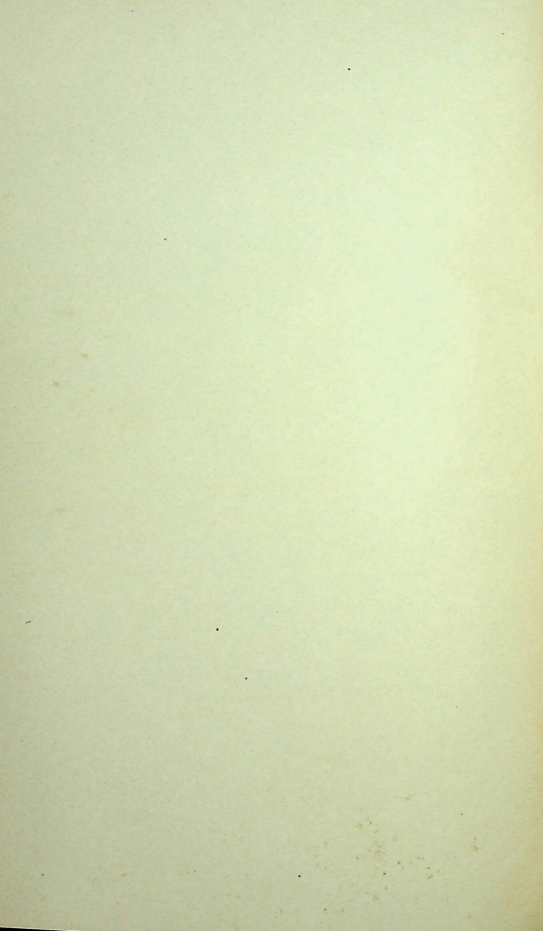
श्रीमदुद्यनाचार्यकृता

स्वकृतव्याख्यया सनाथीकृत्य विद्यादाचरपतिना श्रीराशिनाथस्तारार्मणा मिथिछाविद्यापीठस्थेन सम्पादिता

मिथिलासंस्कृतविद्यापीठप्रधानेन प्रकाशिता







मिथिलाविद्यापीठप्रन्थमाला प्राचीनाचार्यप्रन्थावली त्रयोदशपुष्पम्

# श्रीमदुदयनाचार्यकृता लच्चामाला

स्वकृतव्याख्यया सनाथीकृत्य विद्यावाचस्पतिना श्रीशशिनाथसाशर्मणा मिथिलाविद्यापीठस्थेन सम्पदिता

मिथिलाविद्यापीठप्रधानेन प्रकाशिता

Copies of this Volume, postage paid can be had of the Director, Mithila Institute, Darbhanga on payment of Rs. 2.90 by M.O. or Postal Order or Cash.

All rights reserved.

Text Printed by Sri Surya Narayan Jha for Abhinava Vidyapati Press Laheriasarai. Introductions, Preliminary pages and Cover printed by Sri Binda Prasad for Darbhang Press Company (Private) Limited and Published by Dr. Sitansusekhar Bagchi, Director, Mithila Institute of Post-Graduate Studies and Research in Sanskrit Learning, Darbhanga.

#### MITHILA INSTITUTE SERIES

Ancient texts Series No. 13

# LAKŞAŅAMĀLĀ

UDAYANĀCĀRYA

EDITED BY
VIDYAVACASPATI
SRI SASINATHA JHA

Traditional Pandit, Mithila Institute

DARBHANGA

THE INSTITUTE
DARBHANGA
1963

# AJAMAMARALA

The said of the last of the

REMARKATOR

AHL ASTARIZATEDAS ADMINISTRATOR

STUTTENESH SHE

h : . .



THE GOVERNMENT OF BIHAR established the Mithila Institute of Post-Graduate Studies and Research in Sanskrit Learning at Darbhanga in 1951 with the object, inter-alia, to promote advanced studies and research in Sanskrit Learning, to bring together the traditional Pandits with their profound learning and the modern scholars with their technique of Research and investigations and to publish works of permanent value to scholars. This Institute is one of the six Scholarly bodies started by this Government as a token of their homage to the tradition of learning and scholarship for which ancient Bihar was noted. Apart from the Mithila Institute, five others-The Nalanda Institute of Post-Graduate Studies and Research in Pali and Buddhist Learning at Nalanda, the K. P. Jayaswal Research Institute at Patna, the Bihar Rashtrabhasa Parishad for advanced Studies and Research in Hindi at Patna, the Vaishali Institute of PosteGraduate Studies and Research in Jainism and Prakrit Learning at Vaishali and the Institute of Post-Graduate Studies and Research in Arabic and Persian Learning at Patna-have been established to give incentive to research and advancement of knowledge. In the establishment of the Mithila Institute the State Government received a generous donation from the Maharajadhiraja of Darbhanga for construction of the building on a plot of land also donated by him.

As part of this programme of rehabilitating and re-orientation of ancient learning and scholarship, the editing and publication of this volume has been undertaken with co-operation of scholars. The Government of Bihar hope to continue to sponsor such projects and trust that this humble service to the world of Scholarship and learning would bear fruit in the fullness of time.

THE ROLL AND THE REAL PROPERTY. SE SECRET THE SECTION OF THE SECTION the model and the parties to be a pulled by the distributed of the pelson in the sea again he don't a sub-time. . It is the first of the following the control of t the said the said and the said the second secon and within profession charmon of the way to mercy part days and a reserved to be made in the second at any way to be the first the many of the contract of the to 

## ॥ लच्चणमालाभूमिका ॥

वयमिह पदविद्यां तर्कमान्वी चिकीं चेत्यादिपद्येन सर्वदर्शनपारि इत्यं स्वयमेव पकटितं श्रीमतोदयनाचार्येण । किरणावलीबौद्धाधिकारकुसुमाञ्जलिप्रभृतिप्रन्थनिकरेण तिमिर्मितेन विदुषां न्यायादिदर्शनाभिज्ञता समुल्लसिता। वैशेषिकद्रव्यादिषट्-पदार्थीनां नव्यनीत्या लच्च एप्रकाशिका लच्च एावली तिन्निर्मितैवैत्यत्र न केषामिप पिंडतानां विप्रतिपत्तिः। बालानामुपकृतये वैशेषिकदर्शने यथा लच्चणावली, तथा न्यायदर्शनेऽपि प्रमाणादिषोडशपदार्थलच्यावगतये लच्चणमाला प्राचीनोक्तिप्रणाल्या तिनिर्मितैव भवितुमहीत । अन्पादरचितसूत्रसन्दर्भेण प्रमाणादिपदार्थोदेशलन्ए-परीचाणामवगतिभोष्यवार्त्तिकतात्पर्यसमन्वयतो धीधनानां भवत्येव । किन्तु ततो भटिति बालानां संचेपतोऽवबोधो दुर्लभ इत्यतो लच्चणमालाप्रणयनं सार्थकमेव। लच्यावस्ये लच्यवचनं यदस्ति तदुद्देशस्यरूपमपीति नोद्देशस्य पृथगावश्यकता । परीचा तु लच्च एतोऽबधृते लच्चे मन्दमतीनामि मतिपाटवे जाते प्राचीनोक्त्यव-बोधतः सुगमेति । यद्यपि मानाधीना मेयसिद्धिर्मेयसिद्धिस्तु लक्ष्णादिति वचन-प्रामाण्यात् प्रमाण्लक्त्णमेवाद्र्तव्यम्, ततोऽवधृतात् प्रामाण्यात् प्रमेयसिद्धिः स्यादेवेति नातिप्रयोजनकं प्रमेयलक्णप्रण्यनम्, तथापि प्रमेयस्वरूपानवधृतौ तद्घटितं प्रमाणलच्यामेव न सुखावबोधिमति प्रमेयस्यैकस्यान्यप्रमेयभेदावगतये व्यवहृतये च प्रमेयलज्ञणप्रणयनमध्यावश्यकमेव। स्वरूपतटस्थभेदेन द्विविधं लज्ञणम् । यथा पृथिव्या गन्धसमवायिकारणतावच्छेदकं यत् पृथिवीत्वं तद्दत्वं स्वरूपलज्ञणम् । गन्धवत्त्वं गन्धसमवायिकारण्त्वमित्यादिकं तटस्थलज्ञणम् । अनयोश्च लज्ञणयोर्यथास्थानं शिष्याणामवगतये सन्निवेशो युज्यत एव । लज्ञण-स्यापि लच्यतावच्छेदकसमनियतधर्मत्वं लच्चणलच्चणजिज्ञासायां लच्चणं वक्तव्यमेव । सर्वस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य न पार्मार्थिकं सत्त्वम् , नापि क्वचिद्प्युपाधाव-प्रतीयमानत्त्रलक्षणं खरश्रङ्गादिवद्सत्त्वम्, किन्त्वनिर्वचनीयत्वमित्यनिर्वचनीय-तावादव्यवस्थापकेन श्रीहर्षेण लज्ञ्णाधीना लज्ज्यव्यवस्थितिर्लज्ञ्णानि चानुपपन्नानीति प्रतिज्ञाय प्रथमतः तत्त्वानुभूतिः प्रमेति प्रमालज्ञणस्य खण्डनमारच्यम् ।

निरुक्ताविभमानं ये द्धते तार्किकादयः।
हर्षमिश्रादिभिस्ते तु खण्डनादौ सुर्शाज्ञताः॥

इति पञ्चदशीवचनात् प्रमाणादिनिरुक्त्यभिमानिनामन्येषामपि विदुषां प्रमाणलच्चणादिकं श्रीहर्षेण खिएडतमेव। किन्तु उदयनाचार्यकृतप्रमाणादिलच्चणमेव
तत्प्रतिमञ्जतया तेन खएडियतुमुपस्थापितिमित्यहं सम्भावयामि। तदेतञ्जचणं लच्चणमालायां दृश्यत इति लच्चणमाला उदयनाचार्यकृता। प्राचीनाया व्याख्यान्तररिह्ताया व्याख्यानमावश्यकिमिति तद्व्याख्यानं मया रचितम्। उदयनाचार्यकृतैवेयमिति कल्याण्माजनप्राध्यापकश्रीमद्श्रनन्तलालठक्कुरेण लच्चणमालाकर्तृत्वविमर्शेऽत्रेव प्रदर्शितमवधारणीयमितिहासाभिङ्गेरित्युपरम्यते। तं च श्रपेचितसाहाय्यं
कृतवन्तं स्नेहमाजनं श्रीमन्तं किशोरनाथमाशर्माणं च श्राशीर्भिः संवर्धयामि।

ैमद्रासप्रान्तीयप्राच्यविद्यानुशीलनपत्रिकातोऽस्माभिर्लज्ञणमालाया मूलं संगृहीतम् । तत्पुनर्मुद्रणायानुमितं दत्तवते तत्पत्रिकासम्पादकाय विद्वद्वराय विद्वद्वान्ध- वाय डा० श्री वे० राघवनमहोदयाय हार्दिकीं कृतवेदितां विज्ञापयामि । इति शिवम् ।

निवेदको विद्यावाचस्पतिर्मोपाह्वः शशिनाथशर्माः मिथिलाविद्यापीठस्थः ॥

<sup>!</sup> Journal of Oriental Research, Madras, Vol. XIX pp. 44-52.

# लक्षणमालाकहत्विषक्रीः

वरदराजीये तार्किकरज्ञासारसंग्रहे तट्टीकायां मिल्लनाथकृतायां निष्कण्टकायाम्, अभयतिलकोपाध्यायविर्धाचते न्यायालङ्कारे च दृश्यत उदयनाचार्यप्रथिताया लच्चण्मालायाः समुल्लेखः । समुद्धृतानि लक्षणमालागतलच्चणानि न्यायशास्त्रसंबद्धानीति सा न्यायशास्त्रीयप्रमाणादिषोडशपदार्थलक्षणप्रदर्शनपरेत्यनुमीयते । न्यायवैशेषिक-सम्प्रदाये उदयनस्य स्थानमभ्यहिततमिनित कृत्वा तस्य कृतेरस्या लक्षणमालाया प्रचाराभावो न शक्यो व्याख्यातुम् । नास्या व्याख्या काचित् विदुषां श्रवणगोचरा वर्तते । न वैतस्याः बाहुल्येन खण्डनं मण्डनं वा अर्वोक्तनदर्शन्यन्थेष्ववलोक्यते । मात्रकापि काचन प्रन्थकारनामधेयमसन्दिग्धमुद्दहन्ती परिचिता नासीद् विपश्चिताम् ।

श्रनन्तरायनप्राच्यमातृकाशालागतां प्रनथकारनामोल्लेखरहितां मातृकामेकामालम्ब्य श्रीमता सुत्रह्मण्यशास्त्रिमहोदयेन भग्नासप्रान्तीयप्राच्यविद्यानुशीलनपत्निकायां (एकोनविंशतितमे भागे) काचन लच्चणमाला संशोध्य प्रकाशिता । श्रत्र न्यायशास्त्रगतानां षोडशपदार्थानां लच्चणानि समागच्छिन्त । प्रमेयप्रकरणे पुनर्वेशेषिकपदार्थान्यपि लिचतानि । शिवादित्यमिश्रकृता काचन लच्चणमाला इतस्ततः समुद्धृतेति,
श्रत्रत्यं प्रमालच्चणं खण्डनखण्डखाच्यटीकायां शङ्करमिश्रेण न्यायाचार्यनाम्ना
निर्दिष्टिति च कृत्वा विद्वद्वरेण सम्पादकमहाभागेन शिवादित्यमिश्रस्यैवेयं कृतिरिति
स्थिरीकृतम् । किं तु शिवादित्यकृतेर्लच्चणमालातो गृहीतं किमपि लच्चणं तेन प्रस्तुते
प्रनथे न लिचतम् । श्रतोऽत्र प्रनथकारिनर्णयविधौ सन्देहो जागरूक एवास्ते ।

स्वर्गतेन प्राध्यापकदिनेशचन्द्रभट्टाचार्यमहोदयेन प्रस्तुता लज्ञ्णमाला शिवा-दित्यकृतितया न स्वीकृता । अपि तु न्यायाचार्योदयनकृतैवैषेति तस्य सिद्धान्तः । एतद्रथे तेन संचेपतः कानिचन प्रमाणानि समुपन्यस्तानि । तथा हिं—

100 L 17

<sup>1.</sup> Journal of Oriental Research, Madras, XIX, pp. 44-52.

<sup>2.</sup> Cf. Nayanaprasādinī, NSP, p. 108 & Introduction to the Mahāvidyāvidambana-Telang, pp. XVIII-XIX.

<sup>3.</sup> Śānkari, p. 143

(क) तुष्टेर्मोचयतो बन्धादतुष्टेर्बध्नतः पुनः। कारागारिमदं विश्वं यस्य नौमि तमीश्वरम्।।

इत्येष श्लोकः प्रस्तुते प्रनथे 'गुण्किरणावलीप्रारम्भे च समानतयोपलभ्यते ।

- (ख) निरुपाधिकसाध्यसम्बन्धशालि लिङ्गमिति लच्चणमालायाम् (ता.र. सारसंप्रहे पः १७६) इति, श्रासिद्धः साध्यसमः (तत्रैव, पः २२५) इति च लच्चणद्वयमत्र लक्षणमालायां यथाषद् वर्तते। उभयत्र च निष्करटकायां मिल्लनायो लच्चणयुगल- सुदयनाचार्यस्यैवेति दर्शयामास।
- (ग) प्रस्तुतलच्चणमालास्थं प्रथममेव तत्त्वानुभूतिः प्रमेति लच्चणं खरहनखरहखाद्ये समुद्धृत्य श्रीहर्पेण खरिडतम् । शङ्करिमश्रोऽप्येतन् न्यायाचार्यकृतं लच्चणं मनुने । शिवादित्यस्तु शङ्करिमश्रकाले न न्यायाचार्यपदभागासीत् ।

सुद्दढान्यप्येतानि प्रमाणानि न शङ्कापिशाचीवितारणायालमभूवन्नित्यस्माभिः प्रत्यचीकृतम् । अतोऽत्रास्माकं पुनः प्रयत्नः ।

ख्रावित्ययोर्णच्यामाले श्रास्ताम् । समुद्धृतलच्यानुसारेण उद्यनकृतिन्यायशास्त्रसंबद्धा, शिवादित्यकृतिश्च वैशेषिकशास्त्रमुखिनीति संभाव्यते ।
प्रस्तुता च लच्चणमाला न्यायपदार्थलच्चणप्रदर्शनपरेति कर्तृत्वमस्योदयनमेवापाततोऽनुधायति । श्रत्र पुनर्वेशेषिकपदार्थलच्चणान्यपि सन्तीति बाधा समागच्छति ।
शिवादित्यकृता सप्तपदार्थां वैशेषिकपदार्थलच्चणप्रदर्शनपरा । तत्कृतलच्चणप्रन्थान्तराभावे सप्तपदार्थीगतानि लच्चणानि प्रस्तुतप्रन्थघृतेर्लच्चणेस्तुलनामह्नित । सप्तपदार्थीगतलच्चणेषु बाहुल्येन ज्ञात्युल्लेखपूर्वकत्वं विशेषः । प्रस्तुतलच्चणमालायां तु नैकत्रापि
ज्ञातिकल्लिखता । प्रागुक्तप्रन्थगतलच्चणानि न तथा सरलानि यथा प्रस्तुते प्रन्थे ।
केवलं कियत्सु लच्चणेषु साम्यमुभयोः, शब्दगतमेक्यं तु ततोऽपि न्यूनेष्वेव स्थलेषु ।
तथा हि—

(१) [सामान्यम् स°प° पृः ६२] नित्यमनेकसमवेतम् [°वायि सामान्यम् । ल°मा° पृः ४८] ।

१ । तत्र... उदयनसंमतिमाह-निरुपाधिकेति-निष्के पृः १७६ तथा स्त्राद्यमेदत्रये ताबदुदयन-साद्यामालां संवादयति-यथाहुरिति । तत्रैव पृः २२५ ।

२। न्यायाचार्यकृतलच्यामालायन्ये प्राथमिकं प्रमालच्यां...तस्वानुभूतिरिति, Sānkarī, p. 144.

- (२) नित्यसंबन्धः ित्यप्रांप्तिः ल°मा° पृः ४८] समवायः स°प° पृः ६४।
- (३) गन्धवती पृथिवी [ल°मा° पृः ४८, स°प° पृः ६६] ।
- (४) [तेजस्त्वज्ञातियोगि स'प' पृः ६८] उष्णस्पर्शवत् [श्रीष्यवत् ल'मा' पृः ४८] तेजः।
- (५) [वायुरमजातियोगी स<sup>ेप°</sup> पृः ६९] श्ररूपस्पर्शवान् वायुः [ल°मा° पृः ४८] ।
- (६) शब्दगुर्णम् [ेर्णः ल°मा° पृः ४८] श्राकाशम् [ेशः ल°मा°, स°प° पृः ७०] ।
- (७) [रूपत्वजातिमत् स<sup>ेप</sup> पः ७५] चच्चर्याह्यो गुणो [ेह्य एवार्थो ल<sup>े</sup>मा पः ४८] रूपम् ।
- (प्त) [रसत्वजातियोगी संपि पृः पद्द] रसनामाद्यो गुणो [रसनमाद्य एवार्थो लिमा पृः ४८] रसः।
- (६) [गन्धत्वजातियोगी संपि पृः ७७] घाण्याह्यो गुणो िमाह्य एवार्थो लिमा पृः ४८] गन्धः ।
- (१०) [स्पर्शत्वजातियोगी स°प° पृः ७८] स्पर्शनमात्रमाह्यो गुणः [°नमाह्योऽर्थः ल°मा° पृः ४८] स्पर्शः।
- (११) [गुरुत्वजातिमदेकवृत्त्याद्यं संप्यं पुः ६२] तनासमवायिकारणं गुरुत्वम् । [लंभां पृः ४६]।
- (१२) [द्रवत्वजातिमदेकवृत्ति स°प° पृः ६३]स्यन्दनासमवायिकारणं द्रवत्वम् [ल°मा° पृः ४६]।
- (१३) [शब्दत्वसामान्ययोगी स°प° पृः ६८] श्रोत्रमाह्यगुणः शब्दः । [त्त°मा° पृः ४६]।
- [१४] तत्त्वानुभवः िनुभूतिः ल`मा` प्रः ४६] प्रमा [स<sup>२</sup>प॰ प्रः १२२] ।
- [१४] [न्याप्तिश्रदर्शनपुरःसरं सम्यग् लिमा पः ५०]दृष्टान्तवचनसुदाहरणप् [स° पे पः १३३] ।
- (१६) [व्याप्याङ्गोकारे लंमां पृः ५०] श्रानिष्टव्यापकप्रसञ्जनं तर्कः।[स'प' पृः १३६]।

शिवादित्यकृतस्य प्रणाशं गतस्य लज्ञण्यन्थस्य समुपलभ्यमानानि लक्षणानि न संवदन्ते लज्ञणमालया प्रस्तुतया इति सम्पादकमहाभागेनापि लज्जीकृतम्। समुद्धतान्युदाहरणानि न प्रकल्पन्ते प्रयोजनपूरणाय। प्रस्तुतलज्ञणमाला चेदुद्यन-कृतिरूपेण स्वीकियेत, तथापि तदनुवर्तिना शिवादित्येन स्वरूपतो वा अंशतः संस्कृत्य वा तल्लज्ञणानि स्वयन्थे स्वीकर्तुं शक्यते। तत्रापि शङ्कान्तरं समुदेति—प्रस्तुता लक्षण-

माला यदि उद्यनकृता तर्हि कथमत्र लच्चणावलीतः शैलीवैषम्यम् ? अत्रोत्तरवादिनां समाधानम्—प्रथमे वयसि आचार्येण लच्चणमाला प्रथिता, चरमे च लच्चणावलीति संभाव्यते । असम्पूर्णा किरणावली वार्धके वैशेषिकानुरागमाचार्यस्य द्योतयति । लच्चणप्रमाणाभ्यां वस्तुसिद्धिरिति प्रवादः उद्यनकाले लव्धप्रसर् आसीत् । न्याय-वैशेषिकशास्त्रयोः समानदृष्ट्या आचार्येण गृहीतयोरेकत्रेव लच्चणप्रन्थो विनिर्मत इत्यत्रापि न प्रतिभाति कारणविशेषः । विषयभेदेऽपि लक्षणमालालच्यावल्यो-र्लच्चणेषु साम्यमसकृद् आविष्कृतमस्माभिः । तद्येतस्मिन् प्रकरणे विचारपद्वी-मिधरोहति । तथा हि,

- (१) शरीरसंयुक्तं साज्ञात्कारिप्रमा [अपरोज्ञप्रतीति ल पः २६] साधन-मतीन्द्रियमिन्द्रियम् । [ल मा पः ४७]।
  - ं (२) अथंप्रकाशो बुद्धिः। [लीमाी पृः ४८; लीपः ४६]।
    - (३) उत्साहः प्रयत्नः । [लंभां पृः ४६; लं पृः ६०] ।
    - (४) [त्राद्य-ले पृः ६०]पतनासमवायिकारणं गुरुत्वम्। [लेमा पृः ४६]।
    - (५) [ब्राद्य-ल° पृः ६०] हयन्द्नासमवायिकारणं द्रवत्वम् । [लीमा पृः ४६]
- (६) [श्रुत्यादि-ल°मा° पृः ४६]विहितक्रिया[°तानुष्टान-ज°मा°]-साध्यः पुं-[पुरुष-ल°मा°]गुणो धर्मः । [ल° पृः ६३]।
- (७) [श्रुत्यादि-ल°मा° एः ४६]निषद्धिकया[°द्धानुष्ठान-ल°मा°]-साध्यः पृं[पुरुष-ल°मा°]गुणोऽधर्मः । [ल° पः ६४]।
  - ्र (८) श्रोत्रश्राह्मोऽर्थः [°ह्यो गुणो ल° पृः ६४] शब्दः । [लीमा° पृः ६४] ।

श्रत्र तावदिदमवधेयम् । प्रोद्धृतेषु लच्चणेषु विषयगतमैक्णं सर्वत्रोपलच्यते । शब्दसौकर्यं पुनर्लच्चणावलौ । तत्त लच्चणमालायाः प्राग्मवत्वं चोतयित । विषयगत-मैक्यं पुनर्प्रनथयोरेककर्त्वकत्वे, श्रन्यतरस्य उभयोर्वा प्राचीनप्रनथिवशेषात् लच्चण-स्वीकारे वा संभवति । उदयनात् प्राचीनो लच्चणप्रनथकारः कश्चन श्रासीदिति न परिज्ञायते । श्रत उभयोर्कच्चणप्रनथयोरेककर्त्वकत्वपच्च एव बलवान् इत्यनुमीयते ।

उद्यनकृतीनां गभीरं परिज्ञानमासीद् वरदराजस्य इति तद्यन्थपर्या-लोचनातः स्फुटीभवति । तार्किकरचासारसंग्रहावसाने

त्रालोड्य दुस्तरगभीरतरान् प्रबन्धान् वाचस्पतेरुद्यनस्य तथा परेषाम्।

#### सारो मयात्र समगृह्यत ॥

इत्यत्र तेन स्वाधमण्यं प्रतिपादितम् । न्यायकुसुमाञ्जलिबोधनीनिर्माणहेतुरपि तेन तथैव प्रकटीकृतः —

त्रौदयने पथि गहने विदेशिकः प्रतिपदं स्खलित लोकः। तस्य कृते कृतिरेषा इत्यत्र। सारसंप्रहे वरदराजेन उदयनस्य सर्वे प्रसिद्धा प्रन्थाः समुद्धृताः। तथा हि—

- (१) त्राचार्यास्तु यदुत्तरं परकीयसाधनस्येव स्वस्यापि व्याघातकं भवति, सा जातिरुत्तरस्यापि व्याघातकत्वेन स्वपरसाधनसाम्यं समशब्दश्रवृत्तिनिमित्त-माहुः। [सा. सं. पृः २५०] त्रात्र जात्युत्तरं परसाधनमिव स्वात्मानमपि व्याप्नोति इत्यतः स्वपरसाम्यान् सममित्युच्यते इति प्रबोधसिद्धि-[कलिं सं प्रन्थमाला, पृः ६]-प्रन्थपरामर्शः।
- (२) यथोक्तमाचार्यैः कथायामखिष्डताहङ्कारेण परस्याहङ्कारखण्डनिमह परा-जयो निम्रहः। [सा॰स॰पः ३१६] एषोऽपि मन्थः प्रत्रोधसिद्धितो [पृः ७८] गृहीत इत्यवगन्तव्यम्।
- (३) अतएव मितिः सम्यक्परिच्छित्तिरित्यादिः [सा. सं., पृः १२] न्यायकुसु-माञ्जलितः [४.५] संगृहीतः। एतद्रचाख्यानमुखेन निष्कएटकायां मिल्लनाथेन 'उदयनाचार्यवचनं संवादित्वेनावतारयित' इति प्रन्थकारपरिचयः सिल्लिबिष्टः। [निष्क' पृः १२]।
- (४) यथाहुः ऋतियम्यस्य नायुरित्यादिः [सां संं पृः १०१]। श्रयमि सन्दर्भः न्यायकुसुमाञ्जलौ वर्तते [३.१६]। श्रत्रापि उदयनसम्मतिमाहेति निष्कण्टकायां [पृः १०१] मिल्लनाथपातिनका।
- (५) यथाहुः व्यक्तेरभेदस्तुल्यत्विमत्यादिः [सा. सं. पृः १३१]। द्रः अत्रौदयन-सम्मतिमाह् व्यक्तेरिति [निष्क° पृः १३१]। अयं श्लोकः किरणावलौ [पृः १६१] समायाति।
- (६) यथाहुः तर्कमधिकृत्य तात्पर्यपरिशुद्धिकाराः तस्य च स्वरूपमनिष्ठप्रसङ्गः। [द्रः परिशुद्धिः १.१४०, सा. सं. पृः १८६]। तुलं अथ स्वोक्तं तर्कलच्चणमुद्यनोक्त-त्रकल्च्योन संवादयति-यथाहुरिति। [निष्कं पृः १८६]।

- (७) श्रन्वयव्यत्तिरेकविषये भूयोदर्शनसाहाय्यकमाचरत्रनुमाहकस्तर्कं इत्यात्म-तत्त्वविवेकश्च। [त्रात्मो, किलि पृः ५६३, सां सं पृः २०३]। द्रः उदयनोक्तमानानु-प्राहकत्वमप्युपलत्त्रणं मत्त्वाह्-श्रन्वयव्यत्तिरेकेति। [निष्के पृः २०३]।
- (८) यथाहुः भावनैव प्रयत्नात्मा सर्वाख्यातस्य गोचरः । [न्या. कु. ५. १०, सा. सं. पृः १४६] । तुले अत्राचार्यसम्मतिमाह-यथाहुरिति । [निष्कं पृः १४६] ।

प्रोद्धृतसन्दर्भसमूहपर्यालोचनात आचार्यशब्देन उदयन एवाभिप्रेत इति निश्चप्रचं ज्ञायते।

अथेदानीं प्रस्तुतलच्चणमालया ताकिकरचाकारिका, सारसंप्रहो निष्कण्टका च तुलनीया, यथा वरदराजस्य माल्लनाथस्य चैतत्परिज्ञानं सुप्रतिपादितं स्यात् । सार-संप्रहे प्रस्तुतलक्त ण्मालातो देथा सन्दर्भोद्धारो दृष्टचरः। अस्माभिः पुनः व्याप्याङ्गी-कारेणानिष्टव्यापकप्रसञ्जनं तर्क इति लच्यामालायामिति तृतीयो लच्यामालासन्दर्भ-स्तत्र लचीकृतः। [सा॰ सं॰ पृः १६१] इदं तु तर्कलचर्णं प्रस्तुतलचरणमालायाम् [पृः ५०] अन्तुरणं लभ्यते । सारसंग्रहे कतिचिन्न्यायशास्त्रीयलन्नणानि आचार्य-निर्मितानि समुद्धतानि । तथा हिं — (१) लिङ्गपरामशोंऽनुमानिमत्याचार्याः सां सं पृः ६५ तुल तर्कभाषा, पृः ३६। (२) परीचासाध्यमर्थावधारणं निर्णयः। सा सं पृः २०५। (३) विजिगीषमाण्योरपि साधनोपालम्भवती कथा जल्प इत्याचार्याः। सा सं पृः २१३; तुल तर्कभाषा, पृः ५४। (४। अकृतसमयसंज्ञास्मरणसहायं तत्समिन्याहृतवाक्यार्थप्रत्यभिज्ञाप्रत्यत्तमुपमानमित्याचार्याः । सां सं पृः ६६। (४) परतन्त्रोक्तः स्वतन्त्रे चानिषिद्धोऽर्थोऽभ्युपगमसिद्धान्त इत्याचार्याः। सा॰ सं॰ पृः १७४। (६) साध्यविपर्ययन्यातो हेतुविरुद्ध इत्याचार्गाः । सां सं पृः २२० : तुल तर्कभाषा, पृः ६०। (७) सत्प्रतिपक्षो हेतुः प्रकरणसम इत्याचार्याः सा° संे पृः २२१। तुल् तर्कभाषाप्रकाशिका, पृ: १५७। (८) एकद्रव्याः स्वरूपसन्तो विशेषा इत्या-चार्याः। सा सं, पृः १५६। एतानि सर्वाणि लच्चणानि प्रस्तुतलच्यामालायां यथावदुपलभ्यन्ते।

तार्किकरचाकारिकास्विप प्रस्तुतग्रन्थगतानि लच्चणानि बहुशोऽन्दितानि हरयन्ते । इतस्ततः स्वल्पो भेदस्तु छन्दोऽनुरोधेन स्वीकृत इति संभाव्यते । तथा सारसंग्रहेऽपि कानिचिदनामग्राहं गृहीतानि । तेषां तु लच्चणमालासंवादः सार्वत्रिकः । श्रत्रोदाहरणानि यथा—

- (१) यथार्थानुभवः प्रमा। ता<sup>°</sup>र° पृः ६, तर्कभाषा, पृः २८ तुल° तत्त्वानुभूतिः प्रमा। ल° मा° पृः ४६।
- (२) अपरोत्तप्रमान्याप्तं प्रत्यत्तम् । ता र १.१०। तुलं साचात्कारिणी प्रमा प्रत्यत्तम् । साचात्कारिणी च प्रमा सै शेच्यते या इन्द्रियजा । तर्कभाषा, पृः ३२; इन्द्रियजप्रमासाधकतमं प्रत्यत्तम् । ल भा पृः ४६।
- (३) अव्युत्पन्नपदोपेतवाक्यार्थस्य च संज्ञिनि । प्रत्यत्तप्रत्यभिज्ञानमुपमानिमहोच्यते ॥ ता र १-२१-२ तुल अकृतसमयसंज्ञास्मरणसहायमित्यादि प्रागुक्तम् । [न॰ मा॰ पृः ४६] ।
- (४) तत्प्रतीर्तः फलं चास्य । ता° र° १.२३; फत्तं च तत्संबन्धपतीर्तिः । सा° सं° पृः प्रः । तुले अस्य फलं सम्बन्धपरिच्छित्तः । ल° मा° पृः ४० तथा संबन्धस्य परिच्छेदः संज्ञायाः संज्ञिना सह । "उपमानफलं विदुः ॥ न्यां कु° ३.१० ।
- (५) अन्त्यावयिविष्टाश्रय इत्येकं लच्चणम् । अत्र चेष्टा नाम प्रयत्नवदात्म-संयोगासमवायिकारिण्का किया । ततश्चादृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारण्कित्रया-श्रयाणां दहनपवनादीनां निरासः। "" अन्त्यावयवीति करचरण्विच्युदासः। सा° सं° पृः १२१ । तुल् प्रयत्नवदात्मसमवायिकारण्कियाश्रयः शरीरनिरपेन्नोऽन्त्या-वयि शरीरम्। प्रयत्नवदात्मेति, अदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारण्कियासाधा-रण्यात् दहनपवनादीनां निरासः। अन्त्यावयवीति करचरणादीनाम्। ल° मा° पृः ४७ ।
- (६) शरीरयोगे सत्येव साचात्प्रमितिसाधनम् । इन्द्रियम् ॥ ता॰ र॰ १२८ तुल॰ शरीरसंयुक्तं साचात्कारिप्रमासाधनमतीन्द्रियमिन्द्रियम् । ल॰ मा॰ पृः ४७ तथा तर्कभाषा, पृः ५४ ।
- (७) बुद्धिरर्थप्रकाशनम् । ता<sup>°</sup> र° १.२६ ; अर्थप्रकाशो बुद्धिरित्युक्तम् । सा° सं° पृः १२५ तुल° अर्थप्रकाशो बुद्धिः । ले मा° पृः ४८ तथा तर्कभाषा पृः ७४ ।
- (८) सुखादेरपरोक्षस्य साधनं मन इन्द्रियम्। ता° र° १.२६ तुल° सर्वात्म-विशेषगुणसाधनं मनः। ल° मा° ष्टः ४८।

(६) ननु निःश्रेयसोपयोगीनि द्रव्यादीनि प्रमेयान्तराणि सन्ति, तानि कुतः सूत्रकारैर्न लिच्तानि--तत्राह,

मोन्ने सान्चादनङ्गत्वादन्तपादैर्न लिन्नतम् । तन्त्रान्तरानुसारेण षट्कं द्रव्यादि लन्नते ॥ ता॰ र॰ १.३३ तुलं यद्यपि प्रमेयान्तरमस्ति तथाष्येतावदेवोक्तम्, अपवर्गोपयोगात् । .....पदार्थः । स च षोढा, समानतन्त्रपरिसंख्यानात् । ल. मा पृः ४८ ।

- (१०) गुणानामाश्रयो द्रव्यं कारणं समवायि वा । ता र १.३४ । गुणाश्रयो द्रव्यमित्येकं लज्ञणम् । समवायिकारणमित्यपरम् । सा सं पं पृः १३२ । तुल गुणवद् द्रव्यम् समवायिकारणमित्यपि द्रव्यलज्ञणम् । ल मा पः ४८, तथा तत्रासमवायिकारणं द्रव्यम् , गुणाश्रयो वा । तर्कमाषा, पृः ६० ।
  - (११) (अ) तत्र गन्यवती भूमिः (आ) आपः सांसिद्धिकद्रवाः ॥३६
    - (इ) उष्णस्पर्शगुणं तेजः (ई) नीरूपस्पर्शवान् मरुत्।
    - (उ) नभः शब्दगुणं (ऊ) कालश्चिरादिव्यवहारकृत्।।३७
    - (ऋ) दिशा पूर्वादिधीहेतुः शेषं प्रागेव लिज्ञतम् ॥ ३८ ता° र°
  - तुल° (अ) गन्धवती पृथिवी । (आ) स्वभावती द्रवा आपः ॥
    - (इ) श्रोष्णवत् तेजः। (ई) श्ररूपस्पर्शवान् वायुः।
    - (उ) शब्दगुण आकाशः। (ऊ) परापरव्यतिकरानुमेयः कालः।
    - (ऋ) पूर्वापरादिन्यवहारासाधारणकारणका दिक् ज्ञात्ममनसोस्तु लच्चणमुक्तमेव ॥ ल° मा° पृः ४८
  - (१२) (क) संयोगस्तु विरोधी स्याद् गुण्तत्रे सित कर्मणः।
    - (ख) यस्मात् संयोगविध्वंसो विभागः स गुणो भवेत् ॥४३
    - (ग-घ) परापरिधयोईंतू दिक्कालापेत्तयैव यौ । परत्वमपरत्वं च क्रमादेतौ गुणौ स्मृतौ ॥४४
    - (ङ) आह्वादः सुखम्।
    - (च) इच्छानुरागो (छ) द्वेषः स्यादसहिष्णुत्वलज्ञणम् ॥४५
    - (ज) प्रयत्नस्वात्मधर्मः स्यादुत्साहो भावना च सः।
    - (क) गुरुत्वं तु गुणो हेतुराद्ये पतनकर्मणि ॥४६

- (व) द्रवत्वं तु गुणो हेतुराचे स्यन्दनकर्मणि।
- (ट) स्निग्धधीर्यद्विशिष्टेऽर्थे स्नेइश्चिक्कणता च सः ॥४७
- (ठ) यज्जातीयसमुत्पाद्यस्तज्जातीयस्य कारण्म् । स्वयं यस्तद्विजातीयः संस्कारः स गुणो मतः ॥४८
- (ड) विहितक्रियया साध्यो धर्मः पुंसो गुणो मतः।
- (ढ) प्रतिषिद्धिकया साध्यः पुंगुणोऽधर्म उच्यते ॥४६ ता°र° ॥

तुल° (क) कर्मविरोधी गुणः संयोगः। (ख) संयोगविरोधी गुणो विभागः। (ग-घ) यद्विशिष्टे द्रव्ये परमपरमिति व्यवहारस्ते परत्वापरत्वे। (ङ) आह्वादः सुखम्। (च) अनुराग इच्छा। (छ) असिहष्णुता द्वेषः। (ज) उत्साहः प्रयन्नः। (भ) पतनासमवायिकारणं गुरुत्वम्। (व) स्यन्दनासमवायिकारणं द्रवत्वम्। (ट) यद्विशिष्टे द्रव्ये स्निग्धमिति व्यवहारः स स्नेहः। (ठ) यद्वितीयावस्थासमवेत उत्पन्नः, तस्य तादवस्थ्यापादको गुणः संस्कारः। (ड) श्रृत्यादिविहितानुष्टानसाध्यः पुंगुणो धर्मः। (सारसंप्रहेऽप्येवम् पृः १४८) (ढ) श्रृत्यादिप्रतिषिद्धानुष्टानसाध्यः पुंगुणोऽधर्मः (सारसंप्रहेऽप्येवम् पृः १४८)। ल°मा° प्रः ४६-६।

- (१३) सामान्यं नित्यमेकं स्यादनेकसमवािय च । ता°र° १.५२। तुल° नित्यमेकमनेकसमवािय सामान्यम् । ल°मा° पृः ४८।
- (१४) व्याप्तिसंवेदनस्थानं दृष्टान्त इति गीयते । स च साधर्म्यवैधर्म्यभेदेन द्विविधो भवेत् ॥ ता°र° १.५६-७ । तुल° व्याप्तिमहण्विषयो दृष्टान्तः । स द्विविधः, साधर्म्यवैधर्म्याभ्याम् । ल°मा° पृः ४६ ।
- (१५) अभ्युपेतः प्रमाणैः स्यादाभिमानिकसिद्धिभिः । सिद्धान्तः सर्वतन्त्रादिभेदात् सोऽपि चतुर्विधः ॥ ता°र° १.५०-८ । तुल° प्रामाणिकोऽयमिति कृत्वा अभ्युपगतोऽर्थः सिद्धान्तः । स चतुर्विधः परि-संख्यानात् । ल°मा° पृः ४६ तथा तर्कभाषा, पृः ८२ ।
- (१६) लिङ्गस्य वचनं हेतुः साधकत्वप्रकाशकम् । ता° र° १.६६ । तुल° साधनत्वाभिव्यञ्जकविभक्त्यन्तं लिङ्गवचनं हेतुः । ल°मा° पृः ४६-५० तथा सा° सं° पृः १९७ ।

- (१७) व्याप्तिनिर्देशपूर्वकं सम्यग्द्रष्टान्तवचनमुदाहरणम् । सा°सं° पृः १८० । तुल° व्याप्तिप्रदर्शनपुरःसरं सम्यग्द्रष्टान्तवचनमुदाहरणम् । ल°मा° पृः ५० ।
- (१८) उदाहरणोपदर्शिताविनामावस्य हेतोर्धमिंग्युपसंहार उपनयः। सा°सं° पः १८१ तुल° धर्मिणि [पन्ने-तर्कभाषा, पृः ८३] लिङ्गोपसंहार उपनयः। ल°मा° पृः ४०।
- (१६) व्याप्तिपत्तधर्मतावद्धेतुपुरःसरं धर्मिणि साध्यस्योपसंहारो निगमनम् । सा° सं° पृः १८२ । तुल° [पत्ते-तर्कभाषा, पृः ८३] साध्यस्योपसंहारो निगमनम् । सा°सं° पृः १८२ ।
- (२०) विचारविषयो नानावक्तृको वाक्यविस्तरः कथा । ता°र° १.७६ । तुल° साध्यव्यवस्थितये व्याहृतनानावक्तृकवाक्यसंदृब्धिः कथा । ल°मा° पृः ५० ।
- (२१) प्रामाणिकवचनमात्राभिप्रायपूर्विका कथा वादः । सा°सं° ष्टः २१० तुल° प्रामाणिकेत्यादि । ल°मा° प्टः ५० ।
- (२२) सति सपन्ने पन्नमात्रवृत्तिरसाधारणः। सा°सं° पृः २२०। तुल° पन्नमात्रवृत्तिः विद्यमानसपन्नस्तु असाधारणः। ल°मा° पृः ५०।
- (२३) यथाहुः वाच्यान्तरकल्पना यत्र तद् वाक्छलम् । सा°सं° पृः २४१ तुल° वाक्यान्तरकल्पना यत्र तद् वाक्छलम् । ल°मा° पृः ५०

समुद्धृतेभ्य उदाहरणोभ्यो वरदराजो लक्षणमालां प्रस्तुतां जानाति स्मेति स्पष्टमाभाति । अत्र मिलनाथस्य साद्यमिप मनिस विधारणीयम् । केशविमश्रेणाप्य-वीक्तनेन कानिविल्लच्यानि स्वप्रन्थे समाहतानीति लचीकृतमस्माभिः । लच्चणमालया तत्र तत्र साम्यदर्शनात्, तादृशप्राचीनप्रन्थान्तरे तत्तल्लच्यानुपालम्भाच्च एतयेवास्य संवन्योऽनुमीयते । केशविमश्रवरद्राजयोः प्रथमो मैथिलः, चरमश्च काश्मीर-जन्मा । एकवाक्यतापि तयोकभयोराद्शैंक्य एव सम्भवति । उद्यननामाङ्कितानां लच्चणानां प्रस्तुतलच्चणमालायां पूर्णत्योपलम्भात्, वरद्रराजकेशविमश्रयोश्च तत्परिचयदर्शनात् इयमेवोदयनाचार्यकृता लच्चणमालेति वक्तुं सुकरं भवति ।

शे वरदराजमहेन काश्मीरनिवासिना विरचिते तार्किकरचाप्रन्थे ....।
—Des. Cat. Sans. Mss, ASB, Vol. XI. p. 112.

उद्यनमतखरडनायेव श्रीहर्षेण खरडनखरडखाद्यं विर्चितिमिति ऐतिहासिकानां परामर्शः। स तु तयोः कृत्योः परीच्चणादिष दृढीभवति। खरडनखरडखाद्ये
'पुनः तत्त्वानुभूतिः प्रमेति लिङ्गपरामर्शोऽनुमानमिति लच्चण्द्रयं समुद्धृत्य खरिडतम्।
तयोराद्यं न्यायाचार्यीयमिति शङ्करमिश्रः। उभे च लच्चणे प्रस्तुतलच्चणमालायां
यथावद् दृश्येते इत्यिष अत्र विचारणीयम्। उद्यनलच्चणमालातः समुद्धृतमेकं
तर्कलच्चणमस्मामिरुदाहृतम्। तच्च प्रस्तुतलच्चणमालया समानमित्यिष दृष्टम्।
अभयतिलकोपाध्यायेन पुनरन्यञ्चच्चणं लच्चणमालातं एव संगृहीतम्। न च तत्
प्रस्तुतलच्चणमालायां दृश्यते। एकिस्मन्नेव प्रन्थे वैकिल्पिकलच्चणिनर्माणं नागोचरं
विशेषविदाम्। मातृकायामनुपलम्भस्तु लेखकानवधानादिष संभाव्यत इति शम्।

भारद्वाजस्य श्रीमतोऽनन्तलालठक्कुरस्य मिथिलाविद्यापीठस्थस्य ।

१. उदयनकृतलज्ञ्णमालायाम् त्राहार्येलिङ्गारोप इति पाठः। पञ्चप्रस्थानन्यायटीका Quoted in the Journal, Oriental Institute, Baroda Vol. VIII, p. 12.

### ससंकेताकरस्रची

श्रात्मतत्त्वविवेकः (श्रात्म°)—कलिकाता ।
किरणावली—कलिकाता ।
तर्कभाषा—मुम्बई ।
तर्कभाषाप्रकाशिका—मुम्बई ।
तार्किकरचा (ता°र°)—वाराण्यसी ।
तार्किकरचासारसंप्रहः (सा°सं°)—वाराण्यसी ।
तार्किकरसासारसंप्रहनिष्करटका (निष्क°)—वाराण्यसी ।
न्यायकुसुमाञ्जलः—वाराण्यसी ।
न्यायवार्तिकतात्पर्यंपरिश्चद्धिः (परिश्चद्धिः) मानृकागता ।
प्रवोधसिद्धिः—कलिकाता ।
लच्चण्याला (ल°मा°) ।
लच्चण्याला (ल°)—मिथला ।
सप्तपदार्थी (स°प°) —कलिकाता ।
History of Navya-Nyāya in Mithilā
—D. C. Bhattacharya.

१. एतद्गतपृष्ठ(पृः)संख्यास्थले लच्चणसंख्येति पाठ्यम् ॥

### लचगामाला

येषां गीरमिता महेशमनने बौद्धप्रथोनमूलिनी
आवल्यन्तप्रतीतलक्ष्णकृतिवेँशेषिकार्थेऽखिले ।
आचार्या वुधभूषणा उदयनेत्याख्याभृतस्तेऽन्यया
कृत्या लक्षणमालयाऽक्षिचरणे पूजां विद्ध्युर्वराम् ॥१॥
तस्याः स्थूलमतीष्टदां शिशुहितां व्याख्यां गुरूपासना—
मात्रार्थः शशिनाथ इष्टगिरिजानाथः करोत्यादरात् ।
मानं गौतमसूत्रमत्र विषये सर्वत्र मूलाश्रितं
नव्यानामपि लक्ष्णानुगमनं स्वल्पं कचिद्धावितम् ॥२॥

चिकीर्पितग्रन्थनिर्विदनपरिसमाप्तये कृतं मङ्गलं शिष्यशिक्षाये निवध्नाति—

तुष्टेर्मीचयतो बन्धादतुष्टेर्बध्नतः पुनः । कारागारमिदं विश्वं यस्य नौमि तमीश्वरम् ॥

तुष्टेरिति—ननु मङ्गलं प्रन्थादौ नारम्भणीयं निष्फलत्वात् जलताडनवत्। न हि निष्फले कर्मणि प्रेक्षावान् प्रवर्तते। न च निष्फलत्वमसिद्धम्, मङ्गलं निष्फलं यावत्फलिवशेषशून्यत्वात् जलताडनविद्वत्यनुमानतस्तित्सद्धेः। विशेषिविनिर्मुक्तं सामान्यं न भवित, यथा यत्र विशेषः तत्र सामान्यसद्भावोऽवश्यमेव भवित, तथा यत्र सामान्यं तत्र विशेषोऽिष किश्चित् स्यादेवेति विशेषाभावकृटस्य सामान्याभावव्याप्तत्वम्। न च यावत्फलिवशेषशून्यत्वमेव मङ्गलस्यासिद्धमिति साम्प्रतम्। प्राचीनमते विष्नध्वंसादि-द्वारा समाप्तिर्मङ्गलस्य फलम्। नवीनमते विष्नध्वंस एव मङ्गलफलिमिति विष्नध्वंस-समाप्तिव्यतिरिक्तं मङ्गलफलं न कस्यापि सम्मतम्। विष्मध्वंससमाप्त्योश्च मङ्गलफलक्तामावे यावत्फलिवशेषशून्यत्वं मङ्गलस्य सिध्यस्येव। तथा हि नास्तिकप्रन्थे मङ्गलाभावेऽि समाप्तिर्थयत इति तदभावे तत्सन्त्वरूपव्यतिरेकव्यभिचारात् कादम्वर्यादौ मङ्गलसन्त्वेऽिप समाप्तिरभावात् तत्सन्त्वे तदभावरूपान्वयव्यभिचाराच मङ्गलान्वयव्यतिरेकयोः समाप्ति प्रति मङ्गलस्य कारणत्वप्राहकयोरभावेन मङ्गलस्य मङ्गलान्वयव्यतिरेकयोः समाप्ति प्रति मङ्गलस्य कारणत्वप्राहकयोरभावेन मङ्गलस्य

न समाप्तिं प्रति कारण्त्विमिति न समाप्तिफलकत्वम् । स्वतः सिद्धविक्वविरह्वता कृतस्य मङ्गलस्य सद्भावेऽपि न विद्मध्वंस इत्यन्वयव्यभिचारात् विद्मध्वंसं प्रति मङ्गलस्य न कारण्त्विमिति विद्मध्वंसफलकत्वमिप न मङ्गलस्यत्येवं मङ्गलं यावत्फलिविशेषशून्यं विद्मध्वंससमाप्तिव्यतिरिक्तफलकत्वामावे सित विद्मध्वंससमाप्तिफलकत्वामावात्, यन्नवं तन्नवं यथादर्शादीत्यनुमानेन यावत्फलिवशेषामाविसद्धेरिति चेत्—मैषम्, यतो निश्चिताभ्यामन्वयव्यतिरेकाभ्यां कार्यकारण्माविश्चयो भवति तत्र स्वेतरसकलकारण्सत्त्वे तत्सत्त्वे तत्सत्त्वमन्वयः, स्वेतरसकलकारण्सत्त्वे तत्सत्त्वे तत्सत्त्वमन्वयः, स्वेतरसकलकारण्सत्त्वे तद्भावे तद्भावे व्यतिरेकः । स्वेतरसकलकारण्सत्त्वे तत्सत्त्वचं तत्सत्त्वे तद्भावोऽन्वयव्यभिचारः, स्वेतरसकलकारण्सत्त्वे तद्भावे तत्सत्त्वं व्यतिरेकव्यभिचारः । कारण्त्वमन्यथा-सिद्धिशुन्यत्वे सित नियतपूर्ववित्तत्वम् । तत्र अन्वयव्यभिचारज्ञानं सत्यन्तस्य प्रतिवन्धकम् । व्यतिरेकव्यभिचारज्ञानं नियतपूर्ववित्तत्वज्ञानस्य प्रतिवन्धकम् । अन्वयव्यभिचारस्य व्यतिरेकव्यभिचारस्य वा सन्देहे कारण्त्वस्य सन्देहो भवति । इति वस्तुस्थितौ यत्र मङ्गलं न दृश्यते समाप्तिस्तु दृश्यते, तत्र प्रन्थाद्विहरेव मङ्गलं कृतं स्यात् , जन्मान्तरे वा मङ्गलं कृतं भवेदित्येवं व्यतिरेकव्यभिचारस्य सन्देहः ।

यत्र च मङ्गले सत्यपि समाप्तिर्ग दृश्यते तत्र समसंख्यकविष्मध्यंसं प्रति समसंख्यकस्य मङ्गलस्य कारण्य्विमिति न्यूनसंख्यकमङ्गलात् कितपयविष्मनाशे जातेऽपि
विष्मान्तरस्य प्रतिवन्धकस्य सद्भावात् तद्भावरूपकारण्स्याभावादेव न समाप्तिरिति
स्वेतरस्रकलकारण्सन्त्वे तत्सन्त्वस्य सन्देहाद्ग्चयव्यभिचारस्य सन्देह इत्येवं व्यतिरेकव्यभिचारसन्देहाद्ग्चयव्यभिचारसन्देहाद्वा कारण्य्वस्य सन्देह एव, न तु कारण्य्वाभाविष्मश्चय इति मङ्गले निष्फलत्वं सन्दिर्ग्धं न तु निश्चतम्। हेतोश्च निश्चयादेवानुमितिरिति न निष्फलत्वहेतुमा सन्दिर्ग्धंन मङ्गले प्रन्थादौ स्रमारम्भणीयत्वस्यानुमानं सम्भवति। निष्फलत्वसन्देहरच सफलत्वसन्देहपर्यवसन्नः सफलत्वसाध्यकानुमाने पश्चताविधया कारण्यम्। स्रतो मङ्गलं सफलम् स्रविगीतिशिष्टाचारविषयत्वात् दर्शवदित्यनुमानं सफलत्वगमकं सम्भवति। स्रत्र सफलत्व वलवदिनिष्टाननुवन्धित्वे सित इष्टसाधनत्वम्। स्रविगीतत्वं वलवदिनिष्टाननुवन्धित्वम्। शिष्टत्वं
फलसाधनतांशे स्रान्तिरहितत्वम्। क्रयायाः सविपयत्वाभावेन विषयपदसमिभिव्याहतस्याचारपदस्य कृतिरेवार्थः। तस्यारच उद्देश्यत्वविधयत्वसाधनत्यभेदेन त्रिविधा
विषयतेति प्रकृते विधयत्वाख्या विषयता विविश्चता। श्येनयागे व्यभिचारवारणाय
स्रिविगीतत्वम्। चैत्यवन्दने व्यभिचारवारणाय शिष्टत्वम्। स्वर्गादौ व्यभिचारस्विगीतत्वम्। चैत्रववन्दने व्यभिचारवारणाय शिष्टत्वम्। स्वर्गादौ व्यभिचार-

वारणाय विधेयत्वाख्यविषयत्वं च हेतावुपात्तम् । अनेनानुमानेन सामान्यतः फलवत्त्वे सिद्धे फलविशेपजिज्ञासायाम् अनन्यथासिद्धदृष्टफलकत्वे नादृष्टफलकत्वं युक्तमिति उपस्थितानुपस्थितफलयोर्मध्ये उपस्थितफलकल्पनैवोपस्थितिलाघवाद् भद्रा, नानु-पस्थितफलकल्पनेति गङ्गास्नानादेर्दृष्टमलप्रक्षालनादिफलस्यान्यथासिद्धत्वादृदृष्टफलस्य विश्वजिद्यागादेरपस्थितस्य कस्यचित्फलस्याभावे सर्वाभिलपितस्यानुपस्थितस्यापि स्वर्गफलस्य च सम्भवेऽपि प्रकृते मङ्गलेऽनन्यथासिद्धस्योपस्थितस्य च समाप्तिरूप-फलस्यैव कल्पनं न्याय्यम् ।

एवं च मङ्गलं न समाप्त्यितिरिक्तफलकं तद्धदेशेनािक्रयमाण्त्वादित्यादीतरवाधकानुमानेन फलान्तरस्य वाधे मङ्गलं समाप्तिफलकं समाप्त्यन्याफलकत्वे सित
सफलत्वात्, यन्नैवं तन्नैवम्, यथा घटादीित परिशेषानुमानेन समाप्तिफलकत्वस्य
सिद्धिः। तथा च मङ्गलविशेषत्वावच्छेदेनानुमानेन समाप्तिफलकत्वे प्रमिते समाप्तित्वावच्छिन्नं प्रति मङ्गलस्य कारण्त्वमवधृतिमिति नास्तिकात्मा मङ्गलवान् समाप्तिमत्त्वात्, यो यः समाप्तिमान् स मङ्गलवान् यथास्तिकः, समाप्तिमांश्च नास्तिकात्मा,
ततो मङ्गलवानिति समाप्तिक्षपकार्येण् मङ्गलक्ष्पकारणस्यानुमितावेव तज्जन्मनि
नास्तिकात्मनि मङ्गलस्याभावे जन्मान्तरे मङ्गलमिति न तत्र मङ्गलाभावे समाप्तिसत्त्वलक्षण्व्यितरेकव्यिभचारस्य सन्देहोऽपि। समाप्तिं प्रति च मङ्गलं विष्नभ्वंसद्वारा
कारण्य्। विष्नभ्वंसं प्रति च मङ्गलस्य विष्नान्युनसंख्यकमङ्गलस्वेन कारण्त्विमिति
कादम्बरीयन्थादौ मङ्गलस्य विष्नन्युनसंख्यकस्यैव मावात्, त्रतः समाप्त्यभावेऽपि
नान्वयव्यभिचारः। त्रथवा वलवत्तपमङ्गलस्यैव वलवत्तरविष्नभ्वसं प्रति कारण्त्विमिति
कादम्बरीयन्थादौ विष्नस्य वलवत्तप्तनेन ततो मङ्गलस्य दुर्वलत्वेन ततो बलवत्तरविष्नभ्वंसक्तपव्यापाराजननेन सद्द्वारकसमाप्तिफलस्याभावात् नान्वयव्यभिचार इति
समाप्त्यर्थं प्रन्थादौ मङ्गलस्य कर्त्तव्यत्यं सुद्दिनिक्द्म्।

ननु कार्यकारणतया अभिमतयोरेकाधिकरणवृत्तित्वे सित कार्यकारणभावो भवति, मङ्गलञ्च विष्नध्वंसद्वारकसमाप्तिफलकम्, विष्नध्वंसफलकं वा कर्म, करिशरसंयोगानुकूलव्यापारहृपं स्वावधिकोत्कृष्टत्वप्रकारकज्ञानानुकूलव्यापारहृपं वा ? तज्ञ हस्तादौ वर्तते, विष्नश्च समाप्तिप्रतिवन्धकदुरितविशेषः आत्मवृत्तिविशेषगुणः, तद्ध्वंसोऽप्यात्मनि वर्तत इति न मङ्गलविष्नध्वंसयोरेकाधिकरणवृत्तित्वम्। एवं समाप्तिश्चरमवर्णध्वंसकृपा स्वप्रतियोगिसमवायिकारणे गगने वर्तत इति न तयापि सहैकाधिकरण्यं मङ्गलविष्नध्वंसयोः।

एषस्त्र न मङ्गलस्य विघ्नध्यसं 'प्रति, विघ्नध्यसद्वारा वा समाप्ति प्रति च कारण्त्यं सम्भवतीति चेत् न, स्वरूपसम्बन्धेन विघ्नध्यसं प्रति स्वानुकूलकृति-मस्त्वसम्बन्धेन मङ्गलस्य कारण्त्वम् । स्वानुकूलकृतिमस्त्वसम्बन्धेन समाप्तिं प्रति स्वजन्यविघ्नध्यस्वसम्बन्धेन मङ्गलस्य कारण्त्वम् , स्वरूपसम्बन्धेन विघ्नध्यसस्य च कारण्त्विमत्येवमभ्युपगमे सर्वेषां मङ्गलादीनामैकाधिकरण्वृत्तित्वतः कार्यकारण्-भावोपपत्तेरिति ।

प्राचीनमते मङ्गलस्य समाप्तिरेव फलम्, नवीनमते विद्नध्वंस एवेति विशेषः किंकृत इति जिज्ञासायासयं विवेकः समवतरित, प्राचां मते समाप्तिं प्रति मङ्गलस्य साक्षात् कारण्त्वं न, किं तु विद्नध्वंसद्धारा, तच्च न सम्भवति, विद्नध्वंसद्ध्य-व्यापारेण् व्यापारिण्नो मङ्गलस्यान्यथासिद्धेः। व्यापारिमात्रस्य कारण्त्वोच्छेद्भयाद् व्यापारेण् व्यापारिण्नो नान्यथासिद्धिरिति च न वाच्यम्, यतो यत्र व्यापारिणः कारण्त्वं प्रमाणिसद्धं तदुपपत्तये व्यापारस्य कल्पना, तत्र व्यापारेण् व्यापारिण्नो नान्यथासिद्धिः, यथा दर्शपौर्णमासाम्यां स्वर्गकामो यन्तेति श्रुतिप्रमाण्तः स्वर्गेप्रति दश्चित्यागस्य कारण्त्वं प्रमितम्, तच्च

चिरध्वस्तं फलायालं न कर्मातिशत्रं विना

[ कुसुमाञ्जलिः १.६]

इति वचनात् चिरातीतस्य यागादिकर्मणः कालान्तरभाविस्वर्गं प्रति कारणत्वमदृष्ट-त्वश्चण्यापारमन्तरेण न सम्भवतीति तदुपपत्तये कल्पितस्यादृष्टक्षपञ्यापारस्य कारणत्वं कल्प्यते । यदि च यागस्य कारणत्वं न स्यात्, न स्यादेव कारणत्यादृष्टस्य कल्पनेति नादृष्टक्षपञ्यापारेण ञ्यापारिणो यागस्य स्वर्गं प्रत्यन्यथासिद्धिः । यत्र तु ञ्यापारिणः कारणत्वमन्तरेणापि ञ्यापारस्य कारणत्वं कल्प्तम्, न तु ञ्यापारिणः कारणत्वोपपत्तये तत् कल्प्यते, तत्र ञ्यापारेण ज्यापारिणोऽन्यथासिद्धिर्भवत्येव'। यथा काशीमरणा-न्युक्तिरित्यनेन काशीमरेणस्य मोचं प्रति कारणत्वं प्रतीयते, तदुपपत्तये न तत्त्वज्ञानस्य ञ्यापारस्य कल्पनम्, किं तु,

तमेव विदित्वातिमृत्युमेति । १२ थाः विद्यतेऽयनाय

[ श्वेताश्वतरोपनिषत् ३. ८ ]

इत्यादिश्रुत्या तत्त्वज्ञानस्य मोत्तं प्रति कारण्त्वं क्लुप्तम्, न तत्कल्पने काशीमरण्-मुक्तिहेतुत्वान्यथानुपपत्तरपेद्वेति तत्त्वज्ञानरूपेण व्यापारेण व्यापारिणः काशी-मरणस्यान्यथासिद्धिः। काशीमरणादितिं पद्धमी च प्रयोजनार्थिका। अन्यथा- सिद्धस्यापि प्रयोजकत्वं स्वीक्रियते। तथा कार्यमात्रं प्रति प्रतिवन्धकाभावस्य कारण्त्वमिति विष्नध्वंसस्यापि प्रतिवन्धकाभावविधया समाप्तिं प्रति कारण्त्वं क्लुप्तमिति
विष्नध्वंसरूपव्यापारेण् व्यापारिणो मङ्गलस्यान्यथासिद्धिरेव। ततश्च मङ्गलस्य
विष्नध्वंस एव फलम्। न च प्राचीनमते स्वतःसिद्धविष्नविरह्वता पुरूषेण् इतस्य
मङ्गलस्य विष्नध्वंसानुत्पाद्कत्वेऽपि धर्मलक्ष्णादृष्टोत्पादकत्वतस्तदात्मकव्यापारेण
समाप्तिं प्रति कारण्त्वसम्भवान्न निस्फलत्वम्,

नवीनमते तु मङ्गलस्य समाप्तिफलकत्वानभ्युपगमात् स्वतः सिद्धविघ्नविरहिणि पुरुषे विचनध्वंसरूपफलाभावात् निष्फलत्वं स्यादिति साम्प्रतम् । प्रतियोगितासम्बन्धेन ध्वंस प्रति तादात्स्यसम्बन्धेन प्रतियोगिनोऽपि कारणत्विमिति विघ्नरूपप्रतियोगिनः कारणस्याभावात् तद्भ्वंसानुत्पादेन मङ्गलस्य तदीयस्य निष्फलत्वापत्तेरिष्टत्वात । शक्कितनिश्चितभेदेन विघ्नस्य है विध्येन शास्त्रकर्षणां शिष्टानां शास्त्रारम्भसमये प्रायो विध्ननिश्चयाभावेन विध्नशङ्क्रयेव मङ्गलाचरणमिति स्वतःसिद्धविध्नविरहवानिप 'मिय विघ्नो नास्तीति' न निश्चेतु प्रभुरिति विघ्नशङ्कया मङ्गलमाचरत्रोपालम्भनीयो भवितुमहति । मङ्गलं विघ्नध्वंसार्थं वेद्वोधितकर्तव्यताकं, विघ्नध्वंसार्थमलौकिकायि-गीतशिष्टाचारविषयत्वात् , यो यद्र्थमलौकिकाविगीतशिष्टाचारविषयः, स तद्र्थं वेद-बोधितकर्तव्यताकः, यथा दर्शादिः स्वर्गार्थमलौकिकाविगीतशिष्टाचारविषयः स्वर्गार्थ वेद्वोधितकर्तव्यताकः, वेद्ध स्वर्गकामो दर्शपौर्णमासाभ्यां यजेत इत्येवंरूपः प्रसिद्धः । विघ्नध्वंसार्थमलौकिकाविगीतशिष्टाचारविषयश्च मङ्गलम् । तस्माद् विघ्न-ध्वंसार्थं वेदवोधितकर्तव्यताकमित्यनुमितश्च विघ्नध्वंसकामो मङ्गलमाचरेदित्येवंरूपः स्वतःसिद्धविघ्नविरहवता कृतस्य मङ्गलस्य विघ्नध्यंसरूपफलोपधायकत्वाभावेऽपि नाप्रा-माएयशङ्कामुपगच्छति । साङ्गे कर्माण फलावश्यम्भाव इति नियमेनाङ्गसहितस्यैव कर्मगाः फलजनकत्यं विघ्नध्यंसरूपफलजनने च मङ्गलस्य विष्नरूपप्रतियोगिनोऽङ्गतया तदभावान्मङ्गलस्य फलाजनकत्वमिति साङ्गस्य मङ्गलस्य विघ्नध्वंसरूपफलजनकत्य-बोधको वेदोऽवाधितप्रसर एव । अतएव प्रायश्चित्तस्य पापध्वसजनकत्वबोधक-वेदस्य पापभ्रमेण कृतस्य प्रायश्चित्तस्य पापध्वंसाजनकत्वेऽपि नाप्रामाण्यम्। यव सर्वे विघ्नाः शमं यान्ति गर्णेशस्तवपाठतः

इति वचनाद् गणेशस्तवपाठजन्ये विध्नध्वंसे मङ्गलं विनापि जायमाने व्यतिरेक-व्यभिचारात् मङ्गलं विध्नध्वंसं प्रति कारणं न सम्भवति, न च विष्वध्वंसे वैजात्यम्, येन विजातीयविष्नध्वंसं प्रति मङ्गलं कारणम्, विजातीयविष्नध्वंसं प्रति विनायक्न- स्तयपाठादिः कारणम्, यथा तृणारिणमिणजन्चेषु विह्नषु वैजात्यं परिकल्प्य विजातीय-विह्नं प्रति तृणादिकं कारणम्, तिद्वजातीयविह्नं प्रत्यरिणः कारणम्, तिद्वजातीयविह्नं प्रति च मिणः कारणम्, तथा प्रकृतेऽपि।स्यातः। यथा वा

यवैर्यजेत ब्रीहिभिर्वा यजेत

इति वेदवचनप्रामाण्याद् यवकारण्कयागत्रीहिकारण्कयागयोरेकजातीयस्वर्गफलं प्रति वैकल्पिकी कारण्ता, तथा प्रकृते तथा च योधकं वचनं नास्ति, येन वैकल्पिकी कारण्तामभ्युपगम्येतापि ।

तत्रेदमुत्तरम्-यथा वह्निव्याप्यधूमवान् पर्वत इति परामर्शामावेऽपि वह्निव्याप्या-लोकवान पर्वत इति परामर्शात पर्वतो बह्निमानित्यनुमितिर्जायते, एव बह्निव्याप्या-लोकवान पर्वत इति परामर्शामावेऽपि वह्नियाप्यधूमवान पर्वत इति परामर्शात पर्वतो वहिमानित्यनुमितिर्जायते , इत्येवं प्रत्येकं व्यभिचारात् सामान्यतः पर्वतो बह्निमानित्यनुमितित्वावच्छिन्नं प्रति निरुक्तपरामर्शयोः कारएत्वं न संभवति, किं तु बह्निज्याप्यथमवान पर्वत इति परामर्शाज्यवहितोत्तरजायमान'पर्वतोवह्निमान' इत्यत-मिति प्रति विद्विञ्याप्यथमवान पर्यंत इति परामर्शः कारणम्, विद्विञ्याप्यालोकवान् पर्वत इति परामर्शाञ्यवहितोत्तरजायमान'पर्वतो वहिमान' इत्यन्तमिति प्रति बहि-व्याप्यालोकवाम पर्वत इति परामर्शः कारणम्, तथा मङ्गलाव्यवहितोत्तरजायमान-विष्नध्वंसत्वावच्छिन्नं प्रति मङ्गलत्वेन मङ्गलस्य कारणत्वम् , विनायकस्तवपाठा-व्यवहितोत्तरजायमानविष्नध्वंसत्वावच्छिन्नं प्रति विनायकस्तवपाठत्वेन विनायक-स्तवपाठस्य कारणत्विमत्येवं कार्यकारणभावाभ्यपगमे व्यभिचाराभावात्। उक्त-दिशावधते च विघ्नध्यंसं प्रति मङ्गलस्य कार्यात्वे प्रतिवन्धकाभावविधया समाप्ति प्रति कारण्।भूतस्य विघ्नध्वंसस्य कारण्त्वात् मङ्गलं समाप्तिप्रयोजकमित्यभिसन्धाय शास्त्रकारा प्रन्थादौ मङ्गलमारचयन्तोति । वृद्धिप्रतिभादिकारणकलापसहकृतश्च विष्नध्वंसः समाप्तिरूपफलोपधानभाग् भवतीति बुद्धिप्रदिभादिकारणवैकल्ये समाप्ति-रूपफलोपधानाभावेऽपि नान्वयव्यभिचारः। यद्यपि स्वतःसिद्धविष्नविरहवत्कर्त्क-प्रनथसमाप्तेर्विब्नध्वंसं विनापि भावेन समाप्तित्वावच्छिन्नं प्रति विध्नध्वंसत्वेन विघन-श्वंसस्य कारणत्वं न सम्भवति, तथापि समाप्तिं प्रति विघ्नसंसर्गाभावत्वेन विघ्नध्वं-सस्य कारणत्वं निर्वहति, श्रन्यत्रापि प्रतिवन्धकथ्वं सप्रागभावात्यन्ताभावानां प्रति-वन्धकसंसर्गाभावत्वेन त्रितयानुगतेन कार्यत्वमामनन्ति धीराः।

वस्तुतः कार्यानुत्पादप्रयोजकसम्बन्धविशेषेण प्रतिबन्धकवत्यपि प्रतिबन्धकात्यन्ता-

भावातिरिक्तसकलकारणवित देशे सम्बन्धान्तराविच्छन्नप्रतिबन्धकिनष्ठप्रतियोगितांकात्यन्ताभावसत्त्वात् कार्योत्पादापत्तिवारणाय येन सम्बन्धेन कार्यानुत्पादप्रयोजकत्वं
प्रतिबन्धकाय, तत्सम्बन्धाविच्छन्नतिन्नष्ठप्रतियोगिताकाभावत्वेनैव प्रतिबन्धकाभावस्य
कारणत्वं वाच्यम्, ध्वंसप्रागभावीयप्रतियोगित्वयोश्च सामान्यधर्माविच्छन्नत्वं
सम्बन्धाविच्छन्नत्वं च प्रयोजनविरहान्नाभ्युपगम्यते। नव्यमते चात्यन्ताभावत्व
प्रतियोगिध्वंसप्रागभावाभ्यां सह न विरोध इति यत्र विच्नध्वंसो विच्नप्रागभावो वा
वर्तते, तत्रापि विच्नात्यन्ताभावोऽस्तीति स्वप्रतियौगिचरमवर्णानुकूलकृतिमत्त्वसम्बन्धेन
समाप्तिं प्रति समवायसम्बन्धाविच्छन्नद्वरितिवशेपलक्षण्विच्नत्वाविच्छन्नप्रतियोगिताकात्यन्ताभाव एव कारणम्, स चात्यन्तालाबः स्वतः सिद्धविच्नविरहवति पुरुषे
विच्नसामग्रीविरहप्रयुक्तो मङ्गलजन्यविच्नध्वंसवि च पुरुषे विच्नध्वंसप्रयुक्त इति न
व्यभिचार इति नवीनमतनिष्कर्षः॥

केचित्तु शिष्टाः कचिद्मिष्टे प्रवर्तमाना मङ्गलमाचरन्त्येव, यत्कर्तृकप्रन्थे आदी मङ्गलं दृश्यते तस्मिन् कर्तरि अयं शिष्टाचारपरिपालनपरायणः शिष्ट इति भवति द्रष्टुः सम्प्रत्ययः, ततः शिष्टकर्तृकोऽयं प्रन्थोऽध्येतुमध्यापयितुं च योग्य इत्युपात्तवुद्धिः तद्ध्ययनाध्यापनादौ निर्विचिकित्सं प्रवर्तते। तथाप्रवर्तमानश्च तत्प्रतिपादितार्थसम्यग्ज्ञानवान् तत्त्वमधिगत्य निरस्ताज्ञानतत्प्रभवकामकोधादिः रागद्वेषमूलकप्रवृत्तिविमुखोऽपूर्वकर्मानुत्पत्तितः परापरजन्मानधिगतौ प्रारब्धकर्मणो भोगादेव संक्ष्ये सिद्धतकर्मणां तत्त्वज्ञानाग्निना भस्तसाद्भावे दुःखात्यन्तविगमलक्षणं मुक्तिमासाद्यतीति
भवति सफलं शिष्टाचारपरिपालनफलकं मङ्गलिनिति शिष्टाचारपरम्परापरिपालनकर्तव्यताकं मङ्गलं प्रन्थादाववश्यमेवारम्भणीयमित्यादुः। यद्यपि—

यस्य देवे पराभक्तिर्यंथा देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः॥

इत्यादिवचनाद् भवे भक्तिवद् गुरुभक्तिरप्यर्थाववोधने निमित्तमिति तत्प्रयुक्तगुरु-नरस्कारणादिलक्षणं मङ्गलमपि कर्तव्यपद्धतिमञ्ज्ञति, तथाप्यन्यदर्शनतोऽक्षपाददर्भन-कण्भक्षदर्शनयोर्जगत्कर्तुरीश्वरस्य स्वीकरणमेव विशेष इति तन्नमस्करण्लक्षणमेव परममङ्गलमित्यभिसन्धायेश्वरनमस्करणमिदमादतन्।

तुष्टेः प्रसादात् । वन्धात् शरीरेन्द्रियादावात्माभेदलक्षणमिध्याज्ञानात् । मोचयतः तत्त्वज्ञानोत्पादनेन मिध्याज्ञानयन्धनत्रोटनतो विशुद्धमात्मानं भक्तस्य कुर्वतः, संस्रति-लक्ष्यणकारागारात्रिष्काशयत इति यावत्, अतुष्टेः अप्रसादात् । पुनः वध्नतः निरुक्त-

मिथ्याज्ञानलश्रुणवन्धनेन बन्धियत्वा संसृतिरूपकारागारे क्षिपतः । यस्य निप्रहानुमह-समर्थस्य । इदं परिदृश्यमानम् । विश्वं चराचरात्मकं जगत् । कारागारं बन्धनगृहम् । तमीश्वरं नित्यज्ञानेच्छायत्नलक्षणैश्वर्ययुक्तम् । नौमि प्रणमामि ।

यद्यपि इष्टसाधनताद्विष्टसाधनताधीप्रभवरागद्वेषपर्यंवसितप्रसादाप्रसादरूपे तुष्ट्य-तुष्टी नित्यज्ञानादिमतः कृतकृत्यस्य भगवतो न स्तः, तथापि तदुक्तवेदविहितनिपिद्धा-चरणप्रभवधर्माधर्मावेव प्रसादाप्रसादलक्ष्णे तुष्ट्यतुष्टी उपचरिते महेशानस्य, ताभ्या-मेव च वन्धमोक्षौ नरतिर्यग्देवनरकगतिलक्षणसंस्रतिवंश्रम्यमाणानां जीवानाम्, वेद-लक्षणोक्तिरेव भगवतो महेशानस्याज्ञा, तदिहिताचरणमेव तस्य तुष्टिः, तिन्निपिद्धा-चरणं च तस्यातुष्टिः। वस्तुतः,

> यत् करोपि यदश्नासि यञ्जुहोषि ददासि यत्। यत्तपश्यसि कौन्तेय तत्कुरुष्य मदर्पणम्।।

इति भगवद्गीतावचनादीश्वरापंण्युद्धया सकलकर्मणामाचरणमेव निष्कामप्रवृत्तिरूपं भगवत्रस्तुष्टिः , सकामप्रवृत्तिरेव च तस्यातुष्टिः । स्वर्गाद्यर्थं वेद विहितदर्शादियागाचरण-मप्यतुष्टिरेव, तज्जन्यधर्मस्यापि देवलोकावाप्तिलक्षणसंस्रुतिकारणतया वन्धहेतुत्वमेव, शारीरादावात्मत्वबुद्धिलक्षणमिध्याज्ञानविजृम्भितत्वं तस्याप्यवशिष्टम् । ब्राह्मणक्षत्रिय-वैश्यादिजातिब्रह्मचर्याद्याश्रमसमाश्रयणेनोपनयनादियागादिवेदविहितकर्मणां शारीराद्यान्सत्वबुद्धिलक्षणमिध्याज्ञानावलम्बनेन प्रवृत्तानां वन्धनिदानत्वमेवेति सकलकर्मणा-मीश्वरापंणवुद्धयाचरणमेव तुष्टिरिति दिक्।

श्रथ परमकारुणिको मुनिप्रवरोऽक्षपादस्तापत्रयाभिभूतलोकजिज्ञासिततद्त्यन्त-क्षयलक्षणापवर्गकारणतत्त्वज्ञानविषयोपदर्शकान्वीक्षिकीशास्त्रं लोकानां शमाय निर्ममे। यस्यादिमं सूत्रम्—

प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनहष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादजलपिवतण्डाहेत्या-भासच्छलजातिनित्रहस्थानानां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगम इति ।

अत्र प्रमाणाधीना प्रमेयसिद्धिरिति प्रथमं प्रमाणमुद्दिष्टम् । उद्देशलक्ष्रणपरीक्षात्मकं निरूपणमपि तस्य प्रथममभ्यहितं, तच्चाकरे विस्तरतः प्रपित्त्वतम् । किन्तु सूद्मशेमुषीनां ततस्तद्वगमस्य शक्यर वेऽपि स्थूलमतीनां ततस्तद्वगमोऽशक्य इत्यतः संच्चेपतः सुखा- ववोधस्तेषां भवत्वित्यभिप्रायवान् प्रमाकरणं प्रमाणमित्यादिकं प्रमाणलक्ष्रणफलीभूत- प्रमानिरूपणमन्तरेण न सम्भवतीति प्रमां लक्ष्यिति—

## तच्वानुभूतिः प्रमेति ।

अत्र प्रमेति लद्द्यनिर्देशः, तत्त्वानुभूतिरिति लक्ष्यानिर्देशः, लद्द्यतावच्छेदकः समिनयतो धर्मो लक्ष्णम् । समिनयतत्वञ्च तद्व्याप्यत्वे सित तद्व्यापकत्वम् । व्याप्य-त्वक्च तद्भाववद्वृत्तित्वम्। व्यापकत्वक्च तत्समानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगिता-नवच्छेदकधर्मवत्त्वम् । तथाहि, लद्या प्रमा, तन्निष्ठा लद्यता, तदवच्छेदकं प्रमा-त्वम् , तत्समिनयतो धर्मः तत्त्वानुभूतित्वम् । तस्य प्रमात्वव्याप्यत्वे सित प्रमात्व-व्यापकत्वं समस्ति, यतः प्रमात्वाभावाधिकर्णं यदप्रमादिकं तन्निरूपितवृत्तित्वस्या-भावस्तत्त्वानुभूतित्वे समस्तीत्येवं प्रमात्वव्याप्यत्वं तत्र वर्तते । प्रमात्वसमानाधिकरणः प्रमात्वाधिकरणवृत्तिर्योऽत्यन्ताभावः स न तत्त्वानुभूतित्वाभावः, किं तु घटाद्यत्यन्ता-भावः , तत्प्रतियोगितानवच्छेदको धर्मस्तत्त्वानुभूतित्वत्वम् , तद्दत्वं तत्त्वानुभूतित्वे समस्तीत्येवं प्रमात्त्वव्यापकत्वमपि तत्र विद्यते इति भवति लच्यतावच्छेदकप्रमात्व-समनियतस्तत्त्वानुभूतित्वरूपधर्मः प्रमालक्ष्णमिति । नाममात्रेण वस्तुसंकीर्तनमुद्देश इति लक्ष्णवाक्यघटको यो लच्यिनिर्देशः स उद्देशः, इदं लक्ष्णमस्य सम्भवति न वेति विचारः परीक्षा, उद्देशस्य पश्चज्ञानं फलम्, लच्यते इतरव्यावृत्ततया ज्ञायते-्डनेनेति व्युत्पत्तावितरभेदानुमितिः, लद्यते व्यवह्नियतेडनेनेति व्युत्पत्तौ व्यवहारो लक्ष्रास्य प्रयोजनम् । लक्ष्रागताव्याप्त्यतिव्याप्त्यसम्भवदोषपरिहारः परीक्षायाः फलम्, श्रव्याप्तिर्नाम लक्षणस्य लद्यैकदेशावृत्तित्वं, लद्यतावच्छेदकसमानाधिकरणात्यन्ताभाव-प्रतियोगित्वे सति लद्द्यतावच्छेद्कसमानाधिकरण्त्वमिति यावत्, अलद्द्यवृत्तित्व-मतिव्याप्तिः, लद्यतावच्छेदकाभावसामानाधिकरण्यमिति यावत्, लद्यमात्रावृत्ति-त्वमसम्भवः, लद्यतावच्छेद्कव्यापकीभूताभावप्रतियोगित्वमितिं यावत्। लच्येतर-भेदानुमितिहेतोर्जक्षणस्य पक्षीभूतलक्यैकदेशावृत्तित्वे पत्त्रैकदेशे हेत्वभावो भागासिद्धि-रिति, लक्ष्यस्यालद्यवृत्तित्वे । लद्येतरत्वरूपसाध्याभावाधिकरणवृत्तित्वं व्यभिचार इति । लक्ष्यास्य लच्यमात्रावृत्तित्वे पक्षतायच्छेदकलच्यतायच्छेदकायच्छेदेन पत्ते हेत्वभावलक्ष्मणः स्वरूपासिद्धिरित्येवमन्याप्त्यतिन्याप्त्यसम्भवदोषाणां हेत्वाभासतया परिहारो विधेय इति । यद्यपि असता शशश्वकादिना समिमिन्द्रयसिकर्षाभावामा-सतः प्रत्यक्षम् , तेन समं लिङ्गस्य कस्यचिद्विनाभावाभावात् परामशीभावेन नातु-मितिः, तेन सह न कस्यचित् सादृश्यमिति नोपमितिः, तद्वाचकस्याखण्डपद्स्या-भावात्र शाब्दबोध इत्येवं कारणाभावात्रासतः ख्यातिनैयायिकादिभिरुपेयते, तथा च

समस्तीत्यतिव्याप्तियस्तिमिद् लक्ष्णम्, तथापि येन सम्बन्धेन येन धर्मेण यद्वत्त्वं यस्य तस्य तत्सम्बन्धावच्छित्रतद्धर्मावच्छित्रतिष्ठितिरूपकतानिरूपिताधिकरण्त्वं तत्त्वम् , तस्यात्रभवः निरूक्ताधिंकरणतावन्निष्ठविशेष्यतानिरूपिततत्सम्बन्धावच्छित्रतद्धर्माव-च्छित्रतन्निष्ठप्रकारतानिरूपको निर्णयात्मकोऽनुभवः प्रमेति तत्त्वानुभूतिः प्रमेत्यस्य निष्कर्षः । प्रत्यक्षत्वादिना साङ्कर्यात् प्रमात्वं सामान्यरूपं न सम्भवतीत्युक्तलक्ष्णाद्रः।

अत्र तत्त्वपद्व्यावृत्तिमुपदर्शयति,

# तच्चेत्यतच्चियां तर्कसंशयविपर्यासानां निरासः।

तत्त्वपदानुक्तावनुभूतिः प्रमेत्येव लक्ष्णवाक्यं स्यात्, अनुभूतित्वं च प्रमाभिन्नेपु तर्कसंशयविपर्यासेषु विद्यत इत्यतिव्याप्तिः स्यात् , तत्त्वपदोपादाने तु तत्त्वानुभूतित्वं न तर्कादिषु विद्यत इति न तेष्वितिव्याप्तिरित्यर्थः। व्यापकाभाववत्तया निर्णिते धर्मिणि व्याप्यारोपेण व्यापकारोपः तर्कः तस्य तद्वन्निष्टविशेष्यतानिरूपिततन्निष्टप्रकारता-निरूपकानुभूतित्वं नास्तीति, संशयस्यैकधर्मिणि विरुद्धनानाधर्मप्रकारकज्ञानरूपस्य निर्णयरूपत्वं नास्ति, विपर्यासस्य तद्भावविश्वष्टविशेष्यतानिरूपिततिश्रष्टप्रकारताक-निर्णयंरूपस्य प्रकारतायां तद्वन्निष्टविशेष्यतानिरूपितत्वं नास्तीति नोक्तप्रमालक्षणस्य तेष सम्भवः।

अनुभूतिपदव्यावृत्तिमुपदर्शयति,

## अनुभृतिरिति स्मृतेः।

- अनुभूतिपदोपादानात् स्मृतेः स्मरणस्य, निरास इत्यनुवर्तते। यद्यनुभूतिरिति नोपा-दीयेत तदा 'तत्त्वं प्रमे'त्युक्ती पदार्थमात्रस्य तत्त्वरूपत्वेन प्रमात्वापत्तिः, यदि चानुभूति-रित्यस्य स्थाने ज्ञानमित्युच्यते तदा तत्त्वज्ञानं प्रमेति स्यात्, एवं च स्पृतेरपि प्रमा-त्वापत्तौ तत्करणमनुभवः पञ्चमं प्रमाणमापद्येत इति अनुभूतिरित्युक्तम् । न च स्मृते-स्तद्वति तत्प्रकारकत्वेन श्रनुभवस्येवास्तु प्रमात्वं तत्करणमनुभवोऽपि प्रमाणान्तरं भवतु नामेति साम्प्रतम्, यथार्थानुभवजन्या स्पृतिर्यथार्था, अयथार्थानुभवजन्या स्मृतिरयथार्थेति स्मृतेर्यथार्थत्वायथार्थत्वे ऋनुभवयथार्थत्वायथार्थत्वनिवन्धने इति पर-मुखनिरीक्षकत्वेन स्वतः प्रमात्वाभावात्। न च स्मृतेः प्रमात्वापत्तिवारणायं मीमांसका-भिमतमन्धिगतार्थाधिगन्त ज्ञानं प्रमेत्येवास्त प्रमालक्षण्मिति वाच्यम्, अयं घटोऽयं घट इत्येव चक्षुरादीन्द्रियसन्निकर्गजन्यधारावाहिकबुद्धीनां पूर्वपूर्वबुद्धिसमानविषयको-त्तरोत्तरबुद्धिस्वरूपाणामधिगतार्थाधिगन्तणामनधिगतार्थाधिगन्तृत्वाभावेनाव्याप्तेः, भ्रमा- त्मकप्रत्यक्षादिषु चानधिगतार्थाधिगन्तृत्वेनातिव्याप्तेरुक्तलक्ष्णासम्भवात् । तदुक्तं कुसुमाञ्जलाबुदयनाचार्येण्—

> श्रव्याप्तेरधिकव्याप्तेरस्रश्र्णमपूर्वेद्दक् । यथार्थानुभवो मानमनपेक्षतयेष्यते ॥ [४.१] इति

# सा नित्यार्शनत्या च, आश्रयमेदात्।

तत्र नित्याया आश्रयः प्रमाणम् । असत्रयच 'आप्तप्रामाण्यात्' (न्या. स. २-१-६८) इति । अभाष्ययच अप्राप्तानां प्रमाणता साचात्कृतधर्मता (वा. भा. २-१-६८) इति । अनित्यायाः पुनः प्रमायाः साधकतमं प्रमाणम्, अनित्याया इति विषयिक्रयासचनम्, प्रमाया इति च्छिदादीनां च्युदासः, साधकत्यसाधकानामाकाशादीनां च्युदासः, तममिति प्रमात्प्रमेययोः । इति ।

सा प्रमा, आश्रयभेदात् जीवेश्वररूपाधारभेदात्, जीवगता प्रमा इन्द्रियितिक्क ज्ञामादिकारणजन्यत्वेन अतित्या, ईश्वरगता प्रमा कारणाजन्यत्वेन नित्या, अतएब जन्यज्ञानवान् जीवः, नित्यज्ञानवान् ईश्वर इत्येवं जीवेश्वरयोर्जक्ष्यभेदः। तत्र नित्यानित्यप्रमयोर्मध्ये, नित्याया ईश्वरगतायाः नित्यप्रमायाः, आश्रयः समवायेनाधार ईश्वरः, प्रमाणं प्रमाणमिति व्यपदिष्यते। प्रमाणं शिवः, प्रमाणमीश्वरः इत्यादियौ व्यवहारस्तत्र प्रमाकरणं प्रमाणमिति न व्युत्पत्तिः, तत्प्रमायाः नित्यत्वेन तत्करणत्वस्या-सम्भवात्, किन्तु प्रमाया आश्रयः प्रमाणमिति व्युत्पत्त्येव तद्व्यवहारः प्रवर्तते।

ईश्वरस्य प्रामाण्ये अक्ष्पादसम्मितमुपदर्शयित—असूत्रयच 'आप्तप्रामाण्यात्' इति । वात्यायनभाष्यसम्मिति व्यावेदयित—अभाष्ययच 'आप्तानां प्रमाणता साक्षात्कृतधर्मता' इति । आप्ता यथादृष्टार्थवक्तारः, तेषां, साक्षात्कृतो धर्मो यैस्ते साक्षात्कृतधर्माण्यत्वेषां भावः साक्षात्कृतधर्मता, धर्मपदं चादृष्टपरं, सैव प्रमाणता । वेदवक्तुरीश्वरस्य प्रामाण्यात्तदुचरितो वेदोऽपि प्रमाण्यम्, वेदजन्या च प्रमाऽस्मदादीनां तत्करण्तवाद्व वेदस्य प्रमाकरण्तवं प्रामाण्यं सिद्धिपथमुपैति इति । जीवात्मनश्च प्रमा जन्या, तथा चायोगस्तदसत्त्वकालापेक्षयेति तद्वयवच्छेदो नास्ति, ईश्वरस्य तु प्रमा नित्येति तद्योग एव सर्वदा न तु तद्योग इति प्रमायाः योऽयमयोगव्यवच्छेदस्तदेव प्रामाण्यम् । प्रमातृत्वमपि तस्य प्रमाश्रयत्वमेव नतु प्रमासमवायिकारण्त्वं, तत्प्रमाया नित्यत्वेन समवायसम्बन्धावच्छित्रायाः कार्यतायास्तिन्नष्ठाया असंभवेन तन्निकृपिततादात्म्य-

सम्बन्धाविच्छत्रकारणत्वस्येश्वरेऽभावात्। तदुक्तं कुसुमाञ्जलाबुदयनाचार्येण-

मितिः सम्यक् परिच्छित्तिस्तद्वता च प्रमातृता । तद्योगव्यवच्छेदः प्रामाएयं गौतमे मते ॥ [४.४] इति

अनित्याया पुनरिति । पुनरिति नित्यश्रमातोऽनित्यश्रमायां वैशिष्ट्यमुपदर्शयति, नित्यश्रमायां आश्रयः प्रमाणम् अनित्यश्रमायास्त्वन्यादृशं तत् । तदेवाह—प्रमायाः साधकतमं श्रमाणिमिति ।

नतु अनित्यप्रमात्वं प्रत्यक्षानुमित्यादिगतं यदेकं तद्वच्छिन्मं प्रति नानुगतिकिञ्चिद् धर्मावच्छिन्नं करण्मित्यनित्यप्रमायाः साधकतमं प्रमाण्मित्युक्तिमात्रं स्याद्त आह्— अनित्याया इति विषयिकियासूचनमिति । ईश्वरगताया नित्यप्रमाया विषयप्रकाशता निर्विषयस्य ज्ञानत्वासम्भवात् सिवपयत्वं ज्ञानस्य स्वभाव इति स्वभाववलादेव भवति नतु कारण्वलात् , नित्यत्याः कारण्गाभावात् । अत्यव तस्यां नियतविषयकत्वसाधकं न किञ्चित् प्रमाण्मिति विनिगमनाविरहात् सर्वविषयकत्वं, क्रियत इति क्रिया प्रत्यक्षा-नुमित्यादिरूपा, नित्या नु न क्रियत इति क्रियारूपापि सा न भवति, अत्यव सा नेन्द्रियादिजन्यत्वप्रयुक्ता प्रत्यक्षाव्यार्देश्यति, अनित्यायास्तु कारण्मियमितो विषय-प्रत्यक्षसाधारण्धमंयोगात् प्रत्यक्षव्यपदेश्येति, अनित्यायास्तु कारण्मियमितो विषय-नियमः, उत्पत्तिमत्त्वाच क्रियत इति व्युत्पत्तिनिमत्तलभ्यः क्रियाव्यपदेशः, अथवा साधकतमं करणं तच्च जन्याया एव क्रियाया भवति न नित्याया इति विषयीभूतायाः क्रियायाः सूचनमित्यर्थः ।

प्रमाया इत्युक्तेः प्रयोजनमुपदर्शयित प्रमाया इति, छिदादीनां न्युदास इति, श्रमित्या छिदादिकियाऽपि भवति , तस्याः साधकतमं कुठारादिकमिति तत्र प्रमाया लक्षणातिन्याप्तिवारणार्थं प्रमाया इत्युपात्तं च्छिदादिकञ्च प्रमा न भवतीति न तत् करणेऽतिन्याप्तिरित्यर्थः । साधकपद्न्यावृत्तिमाह—साधकत्यसाधकानामाकाशादीनां न्युदास इति, तरतमादीनां पदान्तरान्ते एव प्रयोग इति साधकत्यस्यानुपादाने साधकत्ममित्यनुपात्तमेव स्यात् , एवञ्च पष्ठीविभक्त्यर्थसम्बन्ध्यलादिनित्यप्रमासंबन्धि प्रमाणिति आकाशादीनां विषयतयाऽनित्यप्रमासम्बन्धिनां प्रमाण्तितम् , साधकपदोपादाने च तेषां प्रमासाधकत्वाभावात्रातिन्याप्तिरित्यर्थः । तमपदोपादानप्रयोजनाह—तममिति प्रमान्यप्रमेययोरिति, न्युदास इत्यस्यानुकर्षः, प्रमान्यप्रमेययोः प्रमां

प्रति साधकत्वेऽपि साधकतमत्वं नास्ति तत्र प्रमातुः प्रमामात्रं प्रति साधकत्वं, प्रमेयस्य च प्रत्यक्षप्रमां प्रति साधकत्वमिति वोध्यम् ।

प्रत्यक्षमेकमेव प्रमाणिमित पृथिव्यादिभृतचतुष्टयतत्त्ववादिमश्चार्वाकाः । द्रव्यादिसप्तपदार्थतत्त्ववादिनो वैशेपिकाः , रूपस्कन्धादिपञ्चस्कन्धतत्त्ववादिनो वुद्धतनयास्च
प्रत्यक्षानुमाने द्वे एव प्रमाणे इत्यामनन्ति । प्रकृतिमहदृहंकारादिपञ्चविंशतितत्त्ववादिनौ कापिलपातञ्जलौ प्रत्यक्षानुमानागमास्त्रयः प्रमाणानीत्यभ्युपगच्छतः । प्रत्यक्षानुमानोपमानागमार्थापन्तयः पञ्च प्रमाणानीति प्रामाकराः । प्रत्यक्षानुमानोपमानागमार्थापृत्त्यनुपलव्धयः पट् प्रमाणानीति भट्टवेदान्तिनौ । चेष्टासम्भवैतिह्यादिसहितानि तानि
प्रमाणानीत्यप्यन्ये वदन्ति । जैनारच प्रत्यक्षपरोत्ते द्वे प्रमाणे, तत्र प्रत्यत्तं द्विविधम्साव्यवहारिकं पारमार्थिकञ्च । तत्राद्यमिन्द्रियजन्यमनिन्द्रियजन्यञ्च, त्र्यनिन्द्रयं मनः,
पारमार्थिकं विकलं सकलं च । विकलमविधिज्ञानं मनःपर्यायज्ञानञ्च, सकले
केवलज्ञानम् , स्पृतितर्कप्रत्यभिज्ञानानुमानागमभेदेन पञ्चविधं परोक्षप्रमाणिनत्यभ्युपगच्छन्ति ।

इत्थं प्रमाणसंख्याभ्युपगमप्रस्थानभेदेऽक्षपादानुमतं कीदृशं प्रमाणपरिसंख्याव-नित्याकांक्षायामाह-

तचतुर्विधं, परिसंख्यानात् । तत्र इन्द्रियजप्रमासाधकतमं प्रत्यचम्, इन्द्रियजेति लिङ्गादीनां निराग्नः । प्रमेति सुलादिसाधनानामाभासानां च, साधकेति अबुद्धिरूपकरणलाभाय, तममित्यकरणस्य निराग्नः, तदेतत् योग्य-योगिसाधारणम्, लौकिकमात्रस्य तु शास्त्रेऽधिकारादिति, साचात्कारिणी प्रमा प्रत्यच्रफलमिति ।

तत् प्रमाणम्, चतुर्विधं चत्वारो विधा भेदा यस्थेति व्युत्पत्त्या चतुःप्रकारमित्यर्थः, कथमित्यभिकांक्षायामाह—परिसंख्यानादिति, परिसंख्यानं न्युनाधिकसंख्याव्यवच्छेदफलकं परिगण्नं तस्मात्, प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दाः प्रमाणानीति महर्षिणा
गौतमेन सूत्रणात्। तत्र प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दानां मध्ये। इन्द्रियजप्रमासाधकतममिति लक्षण्पनिर्देशः, प्रत्यक्षमिति क्षच्यनिर्देशः, इन्द्रियजेत्यस्य इन्द्रियार्थसित्रिक्यजेत्यर्थः। तेन प्रमामात्रस्य मनोरूपेन्द्रियजन्यत्वेऽपि नानुमानादिप्रमाणेऽतिव्याप्तिः,
श्रिथवा इन्द्रियत्वेनेन्द्रियजत्वं विवक्षितम्, मनसस्तु नानुमित्यादिज्ञाने इन्द्रियत्वेन
जनकत्वम्, किन्तु मनस्त्वेनेति। इन्द्रियजेतिपद्व्यावृत्तिमाह—इन्द्रियजेति लिङ्गादीनां
निरास इति, लिङ्गादीनामित्यस्य स्थाने लिङ्गजादीनामिति पाठः समुचितः। इन्द्रियम्

जेत्यस्यानुपादाने प्रमापदेनानुमित्यादिप्रमाऽपि लिङ्गादिजन्या प्रहीतुं शक्यत इति तत्साधकतमेऽनुमानादायतिव्याप्तिः स्यात्, इन्द्रियजेत्यस्योपादाने तु लिङ्गजादिप्रमाया इन्द्रियजन्यत्याभावान्न तत्साधकतमेऽतिव्याप्तिरित्यर्थः।

प्रमापदोपादानप्रयोजनमुपदर्शयति प्रमित सुखादिसाधनानामाभासानां चेति । निरास इत्यस्यानुकर्षः । इन्द्रियजं सुखदुःखादिकं तत्साधकतमं पुर्ययपापादिकम् , तत्र प्रत्यक्षप्रमाएलक्षण्स्येन्द्रियजसाधकतमत्यस्यातिव्याप्तिः स्यात्। एवं प्रमास्थाने ज्ञानपदो-पादाने इन्द्रियजज्ञानं भ्रमस्तत्साधकतमत्यस्य पित्तदूरत्वादिदोपादिषु सत्त्वादितव्याप्ति-स्तेषां भ्रमजनकत्वादाभासतेति । प्रमापदोपादाने च सुखदुःखादिभ्रान्तिज्ञानेषु प्रमात्वा-भावात् तत्साधकतमेषु नातिव्याप्तिरित्यर्थः । साधकत्यस्यानुपादाने तमित्यप्यनुपात्तमेव स्यात्, एवद्ध इन्द्रियजप्रमा प्रत्यक्षमिति स्यात्, तथाचेन्द्रियमज्ञानरूपं प्रत्यक्षप्रमाण्तया-ऽभिमतं न कभ्येतेत्यतस्त्वज्ञाभाय साधकपदोपादानमित्याह—साधकत्यवुद्धिरूपकरण्-लामायेति । विशिष्टप्रमात्मकप्रत्यन्नं प्रति विशेपण्पप्रत्यक्षात्मकप्रमायाः कारणत्वात् तस्य कद्यतया तत्र कक्ष्यणसमन्वय एवेति न तत्रातिव्याप्तिरसम्भवो वा, श्रव्याप्तिस्त्ववुद्धि-रूपे करणे स्यादितीत्थमुक्तम् । तमपदप्रयोजनभुपदर्शयति— तममित्यकरणस्य निरास इति, इन्द्रियजप्रमासाधकं प्रमात्प्रमेयद्वयमि, न तत्प्रमाणमिति तत्रातिव्याप्तिवार-णाय तममित्यक्तमित्यर्थः ।

इदस्र प्रत्यक्षप्रमाण्लक्षणं योगाभ्यासजनितधर्मप्रत्यासित्ततो मनोरूपेन्द्रियजन्यं यद्योगिप्रत्यत्तं यद्यास्मदादिप्रत्यत्तं तदुभयसाधकतमे इन्द्रिये समनुगतिमत्याह—तदेतद् योग्ययोगिसाधारणिमिति । नित्यप्रमाश्रयेश्वरात्मकप्रमाण्गतं नैतद् यथा तथा योगिप्रत्यक्षप्रमाण्गतमपि माभूदिति तद्व्यावृत्तमेवैतद् वाच्यं किमिति तदनुगमनेनान्यदेव योगिप्रत्यक्षप्रमाण्गतं प्रत्यक्षप्रमाण्णक्षण्मास्वत्यतं ष्ट्राह—लोकिकमात्रस्य शास्त्रेऽधिकारादिति इति, शास्त्रे प्रमाण्चर्चायां लोकिकमात्रस्य लोकिकप्रमाण्मात्रस्य मात्रपदेन लोकोत्तरेश्वरप्रमाणस्य व्यवच्छेदः । ष्ट्राधकारात् तत्तद्विषयसिध्यर्थमादर्गात्, योगिप्रत्यक्षप्रमाणस्य लोकव्यवहारविषयत्वेन लोकिकतया तत्साधारणस्यानित्यप्रत्यक्षप्रमाण्लक्षणस्योपादेयत्वादित्यर्थः । प्रत्यक्षप्रमाणस्य फलमुपदर्शयति—साक्षात्कारिणी प्रमा प्रत्यक्षप्रलमितीति, तत्तदिन्द्रियार्थसाक्षात्कारस्वरूपा प्रमा प्रत्यक्ष-प्रमाण्यक्षित्यर्थः ।

सूत्रे प्रत्यक्षप्रमाणानन्तरमुपदिष्टमनुमानप्रमाणं लक्ष्यति—

लिङ्गपरामशोंऽनुमानमिति । लिंगेति सादृश्यपरामर्शस्य प्रत्यभिज्ञानस्य लिङ्गाभासपरामर्शस्य च निरासः, परामर्श इति द्वितीयलिङ्गदर्शनस्य ततः स्मृतेश्च निरासः । लिङ्गन्तु निरुपाधिसाध्यसम्बन्धशालि । निरुपाधीति मैत्रतनयत्वादीनां निरासः, साध्यसम्बन्धशालीति साध्यरहितानां धर्माखां निरुपाधीनां निराशः, अनुमितिरस्य फलमिति ।

लिङ्गपरामर्शं इति लक्ष्णिनर्देशः, अनुमानमिति लच्यनिर्देशः, लिङ्गपरामर्शः साध्यव्याप्यहेतुमान् पक्ष इति साध्यव्याप्यहेतुः पन्ने इति च ज्ञानम्, यथा पवतो यिह्नमान्
धूमादित्यादौ विह्वव्याप्यधूमवान् पर्वत इति, विह्वव्याप्यधूमः पर्वते इति च ज्ञानम्।
प्रथमं संयोगसम्बन्धेन विह्वव्याप्यधूमप्रकारकपर्वतिविशेष्यकिष्ध्यस्पम्, द्वितीयं संयोगसम्बन्धाविच्छन्नाधेयत्वसम्बन्धेन पर्वतप्रकारकविह्वव्याप्यधूमिविशेष्यकिनश्चयस्पम्,
प्रथमपरामर्शात् पर्वतो यिह्नमानित्यनुमितिः, तत्र संयोगसम्बन्धेन विहः प्रकारः पर्वतस्य
विशेष्यः। द्वितोयपरामर्शात् पर्वते विह्विरित्यनुमितिः, तत्र संयोगसम्बन्धाविच्छन्नविह्वसाधेयत्वसम्बन्धेन पर्वतः प्रकारो विह्वविशेष्यः। प्रथमे संयोगसम्बन्धाविच्छन्नविह्वसाविद्धन्नप्रकारतानिरूपितपर्वतत्वाविच्छन्नविशेष्यताकानुमितित्वाविच्छन्नविशेष्यताकिनश्चयः कारणिमिति। द्वितीये संयोगसम्बन्धाविच्छन्नविशेष्यताकानुमितित्वाविच्छन्नविशेष्यताकिनश्चयः कारणिमिति। द्वितीये संयोगसम्बन्धाविच्छन्नविशेष्यताकानुमितित्वाविच्छन्नविशेष्यताकान्धितित्वाविच्छन्नपर्वतत्वाविच्छन्नप्रकारतानिरूपितविह्नत्वायिच्छन्नविशेष्यताकानुमितित्याविच्छन्नपर्वत्वाविच्छन्नपर्वतत्वाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वित्वायिच्छन्नपर्वतत्वाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वित्वायिच्छन्नपर्वतत्वाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वित्वायिच्छन्नपर्वतत्वाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्विन्वयाविच्छन्नविशेष्यताविद्वाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्विन्वयाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वाविच्छन्नविशेष्यताविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वाविच्छन्नपर्वारताविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वाविच्छन्नपर्वारतानिरूपितविद्वायः कारणिमिति।

द्विधादिष परामर्शात् पर्वतो विह्नमानित्येवानुमितिरित्यन्ये, तत्र संयोगसम्बन्धा-यच्छिन्नाधेयत्यसम्बन्धातिरिक्तसम्बन्धानयच्छिन्नपर्वतत्वा वच्छिन्नविषयतानिरूपित-संयोगसम्बन्धातिरिक्तसम्बन्धानवच्छिन्नविह्विच्याप्यधूमत्वावच्छिन्नविषयताकिनश्चय-त्वेन द्वयोः परामर्शयोः कारणत्वम् , संयोगसम्बन्धावच्छिन्नविह्तत्वावच्छिन्नप्रका-रतानिरूपितपर्वतत्वावच्छिन्नविशेष्यताकानुमितित्वेन कार्यत्वमिति बोध्यम् ।

लिङ्गपदऋत्यमाह—सादृश्यपरामर्शस्येति । श्रस्य निरास इत्यनेनान्वयः, परामशोऽनुमानमित्युक्तौ गोसदृशो गवय इति परामर्शेऽतिव्याप्तिः स्यात् । प्रत्यभिज्ञानस्यैति
श्रस्यापि निरास इत्यनेन सम्बन्धः, स एवाय देवदक्त इत्यादिप्रत्यभिज्ञानस्य पूर्वोत्तरकालवर्त्त्यभेदपरामर्शरूपत्वेन तत्रातिव्याप्तिः स्यात् । लिङ्गाभासपरामर्शस्येति विह्नव्याप्यजलवानिति विह्नव्याप्यधूमवान हृद इत्यादिपरामर्शे चातिव्याप्तिः स्यात् । लिङ्गपदोपादाने चोक्तपरामर्शानां लिङ्गपरामर्शत्वाभावान्नातिव्याप्तिरित्यर्थः ।

परामर्शपदोपादानप्रयोजनमाह—परामर्श इति द्वितीयिजङ्गदर्शनस्य ततः स्मृतेश्च निरास इति । परामर्शपदानुपादाने तत्स्थाने ज्ञानपद्मुपादाय जिङ्गज्ञानमनुमानिमन्युक्तौ पूर्व महानसे बिह्नसहचरिततया धूमदर्शनम्, ततः पर्वतसमीपं गतस्य पर्वते यद्धूमदर्शनं तद्द्वितीय जिङ्गदर्शनम्, तत्रातिव्याप्तः, द्वितीयिजङ्गदर्शनतो यद्द्विन्यप्तस्य स्मरणं तत्र चातिव्याप्तः। परामर्शपदोपादाने च द्वितीयिजङ्गदर्शन-व्याप्तिस्मरण्योः परामर्शरूपत्वाभावान्नातिव्याप्तिरित्यर्थः। कि जिङ्गः यत्सदराजिङ्गान्भासादिकं न भवतीत्याकांक्षायामाह—जिङ्गं तु निरूपाधिसाध्यसम्बन्धशाजीति, पक्षसत्त्वसपक्षसत्त्वविपक्षासत्त्वावाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वरूपपञ्चरूपोपपन्नमेवैतादशं भवति। स्वरूपासिद्धात्मके हेत्वाभासे पक्षसत्त्वं नास्ति, विरुद्धे सपक्षसत्त्वं नास्ति, ग्रानेकान्तिके विपक्षासत्त्वं नास्ति, वाधितेऽवाधितत्वं नास्ति, सत्प्रतिपक्षितेऽसत्प्रतिपक्षित्वं पञ्चसु हेत्वाभासेषु निरुक्तपञ्चरूपोपपन्नत्वाभाववत्सु निरुपाधिसाध्यसम्बन्धशाजित्वमपि न विद्यते। साध्येन सह हेतोरविनाभावसम्बन्धः सोपाधिके हेतौ न निरुपाधिकः, उपाधिगताया एव साध्यव्याप्तेस्तत्सम्बन्धाद्धेतौ प्रतीतेः, एतद्नुसन्धानेनैव प्राचीनैरुक्तम्—

श्रन्थे परप्रयुक्तानां व्याप्तीनामुपजीवकाः। तैर्द्यब्दैरपि नैवेष्टा व्यापकांशावधारणा ॥ इति

लिङ्गलक्ष्यो निरूपाधीति विशेषणस्य प्रयोजनमुपदर्शयति—निरूपाधीति मैत्रतनयत्वादीनां निरास इति, त्रादिपदादार्द्रेन्थनवत्त्वादीनामुपप्रहः, साध्यव्यापकत्वे सति
साधनाव्यापकत्वमुपाधित्वम्, पर्वतो धूमवान् वहिरित्यादावार्द्रेन्धनवत्त्वमुपाधिः,
तत्र धूमरूपसाध्यव्यापकत्वं वहिरूपसाधनाव्यापकत्वञ्च विद्यते। स श्यामो मैत्रतनयत्वादित्यत्र शाकपाकजत्वमुपाधिः। यद्यपि साध्यं श्यामत्वं काकादौ वर्त्तते न तत्र
शाकपाकजत्वमिति न साध्यव्यापकत्वम्, तथापि पर्यवसितसाध्यव्यापकत्वं विवक्षितं, पर्यवसितं च साध्यं तत्र मैत्रतनयत्वरूपहेतुधर्माविच्छन्नं, मैत्रतनयत्वविशिष्टश्यामत्वं च मैत्रतनय एव वर्तते, नतु काकादाविति भवति शाकपाकजत्वं मैत्रतनयत्वावच्छिन्नश्यामत्वव्यापकमिति। स्वव्यमिचारेण् हेतौ साध्यव्यमिचारानुमानश्वोपाधेः प्रयोजनम्। यथा पर्वतो धूमवान वह्नेरित्यत्र वह्निधूमव्यमिचारी धूमव्यापकार्द्रेन्धनव्यमिचारित्वात् व्यापकव्यमिचारिणो व्याप्यव्यमिचारित्वस्यावश्यम्भावादिति सोपाधिहेतुरनैकान्तिकः। एवं स्वामावेन साध्यामावानुमानमपि तत्प्रयोजनमिति वाधितोऽपि, वाधस्थले सत्प्रतिपक्षस्य नियमेन भावात् सत्प्रतिपक्षितोऽपीति
निरुपाधीत्यपादानेन तेषां निरासः।

साध्यसम्बन्धशालीत्यस्य कृत्यमाह—नाध्यसम्बन्धशालीति साध्यरहितानां धर्माणां निरुपाधीनां निरास इति । साध्यरहितानामित्यस्य साध्यसबन्धरहितानामित्यर्थः । साध्यसम्बन्धश्च तादात्म्यतदुत्पत्त्यादिरिवनाभावनिवन्धनः । अन्यत् सुगमम् । अनुमितिः व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताज्ञानजन्यज्ञानरूपा पक्षविशेष्टयकसाध्यप्रकारकज्ञानात्मिका पर्वतो विह्नमानित्याकारा । अस्य अनुमानप्रमाणस्य, फलं प्रयोजनम् ।

उपमानप्रमाएं लक्ष्यति-

अकृतसमयसंज्ञास्मरणसहायं तत्समिमव्याहृतवाक्यार्थप्रत्यिमज्ञानप्रत्यचमुपमानस् । अकृतसमयेति कृतसमयानां तथाविधप्रत्यच्चित्रासः, संज्ञास्मरणेति
विस्मृतोपलव्धसंज्ञानां तथाविधप्रत्यच्चित्रासः । तत्समिमव्याहृतवाक्यार्थेति
केवलसंज्ञास्मृतिमतां व्युदासः । प्रत्यिमज्ञेति तथाविधस्मरणमात्रव्युदासः ।
प्रत्यच्चिमिति पुनर्वाक्यादेव प्रत्यिमज्ञानस्य निरासः । उभाभ्यामनुसंधानिरासः ।
वाक्यार्थस्तु क्वचित्साधम्यं, क्वचिद्वैधम्यमिति नाव्याप्तिः । अस्य फलं
समयपरिच्छितिः ।

त कृतोऽकृतः अकृतः समयोऽयमथेऽस्य पदस्य वाच्यः इदम्पदममुमथं बोधयतु इत्येवं रूपः सङ्कृतो यस्याः साऽकृतसमया, अकृतसमया चासौ संज्ञा च अकृतसमय-संज्ञा, तस्या यत् स्मरणं तत्सहायं तत्सहकृतम् अकृतसमयगवयपदस्मरणसहकृतम्, अत्र अकृतसमयस्य पुरूपस्य यत् संज्ञास्मरणं तत्सहायमित्यर्थः सुगमः। तत्समिन्व्याहृतं निरूक्तसंज्ञासमभिव्याहृतं यद्दाक्यं गोसहशो गवय इति तद्र्यस्य गोसहशावय-रूपार्थस्य यत् प्रत्यमिज्ञानप्रत्यन्तं गोसहशोऽयं गवय इत्याकारकं तदुपमानप्रमाण-मित्यर्थः। अकृतत्यादि प्रत्यभ्रमित्यन्तं लक्षणोपदर्शनम्। उपमानमिति लन्द्यकथनम्। अकृतसमयस्य प्रयोजनमाह—अकृतसमयेतीति। कृतः समयः गवयादिपदसंकेतो यैस्तेषां पुरूपाणां निरूक्तगवयपदसमिन्याहृतवाक्यार्थस्य गोसहशोऽयं गवय इति यत् प्रत्यमिज्ञानप्रत्यन्तं तत्रोपमानलक्षणातिव्याप्तिः अकृतसमयेत्यस्यानुपादाने। तदुपादाने तु तेषामकृतसमयत्वाभावान्नातिव्याप्तिरित्यर्थः। सङ्कृतपरिच्छित्तिरुपमानस्य प्रयोजनं कृतसमयानां सङ्कृतपरिच्छित्तः पूर्वं यातैवेत्यतस्तत् तथाविधप्रत्यभ्रस्यालद्यत्वमिति बोध्यम्।

संज्ञास्मरणकृत्यमाह—संज्ञास्मरणेतीति, पूर्व गोसदृशो गवय इति श्रुतं किन्तु विस्मृतं यैस्तेषां विस्मृतोपलव्यसंज्ञानां पुरुषाणां गोसदृशोऽयं गवय इति प्रत्यभिज्ञान-

प्रत्यत्तेऽतिव्याप्तिनिरासार्थं सङ्गास्मरणसहायमित्युक्तमित्यर्थः । तदानीमेष पुरुषानतरोच्चारितगवयपदश्रवणतस्तत्समिनव्याहारो वाक्ये समस्तीत्येतदर्थमेवोपलब्धेति
पदमुपात्तम् । तत्समिनव्याहृतवाक्यार्थोपादानप्रयोजनमाह्—तत्समिनव्याहृतवाक्यार्थेतोति । केवलेति तत्समिनव्याहृतवाक्यार्थञ्चानिरपेन्नेत्यर्थः । व्युदास इति तत्पुरुषज्ञानस्योपमानलक्षणातिव्याप्तिनिरास इत्यर्थः । प्रत्यभिज्ञानपदोपादानप्रयोजनमुपदर्शयति—प्रत्यभिज्ञेति, प्रत्यभिज्ञानानुपादाने तद्विशेषकं प्रत्यक्षमप्यनुपात्तमेष स्यात्,
एषस्त्र गोसहशो गथ्य इति वाक्यार्थस्मरणेऽतिव्याप्तिः स्यात् । तद्वारणार्थं प्रत्यभिज्ञानपदोपादानमित्यर्थः ।

प्रत्यक्षपदकृत्यमाह्—प्रत्यक्षमितीति, वाक्यादेव गोसदृशोऽयमिति वाक्यादेव।
गोसदृशस्येदमर्थेन सहाभेदावगाहित्वादेवोक्तवाक्यार्थज्ञानस्य प्रत्यभिज्ञानत्वमिति
वोध्यम्। निरास इत्यस्योपमानलक्षणातिव्याप्तिनिरास इत्यर्थः। उभाभ्यां प्रत्यभिज्ञानपद्भत्यक्षपदाभ्याम्, अनुसंधानं वाक्यार्थानुसन्धानं तस्य व्युदासः, तथानुसन्धानस्य प्रत्यभिज्ञानप्रत्यक्षत्वाभावादित्यर्थः। वाक्यार्थः क इत्याकांक्षायामाह्—
वाक्यार्थस्थिति, क्वचित् गोसदृशो गवय इत्यादौ, क्वचिद् वैधम्यं महिपीसमृहे एकस्या
गोरवस्थितौ, एतासां मध्ये यैताभ्यो विलक्षणा सा गौरिति गोशव्दसकेतपरिच्छित्तफले महिपीभ्यो विशदृशी इयमित्युपमाने, साधम्यंवैधम्यंयोर्वाक्यार्थत्वलक्ष्णैकधर्मवक्त्वेनोपादानात् साधम्यंवैधम्यंज्ञानयोरुभयोर्पि संग्रहान्नैकत्राव्याप्तिरित्यर्थः। अस्य
निरुक्तलक्षणोपमानप्रमाणस्य, फलं प्रयोजनम्, समयपरिच्छित्तः संज्ञासंज्ञिसंवन्धसङ्केतपरिच्छित्तः सैवोपमितिरिति।

शब्दप्रमाएं लक्ष्यति—

वाक्यजप्रमासाधकतमः शब्दः । वाक्येति आकांचाविरहिणां पदानां व्युदासः, जेति वाक्यविषयऔत्रप्रत्यच्चिनिरासः । प्रमेति पदार्थस्मरणस्य अनाप्त-वचसक्च निरासः । साधकेति फलनिरासः । तम इत्ययमसावश्व इति प्रत्यच्च-निरासः । अर्थप्रमितिरस्य फलम् ।

वाक्यजप्रमासाधकतम् इति लक्ष्यानिर्देशः। शब्द इति लक्ष्यनिर्देशः। यत् पदं विना यस्य पदस्य नान्वयबोधजनकत्वं तयोः पदयोः पूर्वापरीभाव श्राकांक्षा। स्वा-व्यवहितपूर्ववर्त्तित्वस्थाव्यवहितोत्तरवर्त्तित्वान्यतरसम्बन्धेन तत्पद्विशिष्टतत्पद्त्वमा-कांद्वेति, स्वन्तनीलपदं विना स्वन्तघटपदं स्वन्तघटपदं विना स्वन्तनीलपद्श्वाभेद् सम्बन्धेन नीलप्रकारकघटविशेष्यकान्वयबोधलक्षर्ण शाब्दवोध न जनयित, किन्तु स्वन्तनीलपदसमभिव्याहृतस्वन्तघटपदमेव नीलो घट इत्येव रूपं निरुक्तशाब्दवोध-जनकमिति, साकांक्षपदसमुदायो वाक्यम्, तज्जन्या या प्रमा तस्याः साधकतमः। प्राचां मते ज्ञायमान पदं नव्यमते पदज्ञानं शब्दप्रमार्गमित्यर्थः।

श्रत्र पदपदार्थयोः सम्बन्धो वृत्तिः । स च शक्तिलक्षणाभेदेन द्विविधः, व्यञ्जना-स्थलेऽनुमानमेव भवति इति । न व्यजनावृत्तिरक्षपादानुमता, शक्तिश्च श्रयमस्मात् पदाद्वोद्धव्य इति, इदं पदममुमर्थं वोधयत्विति सङ्कोत ईश्वरेच्छारूपः ।

शक्तम् पदम्, तच्चतुर्विधम्, रुढं यौगिकं योगरुढं यौगिकरुढिमिति भेदात्, तत्र समुदायशिक्तः रूढिः, तयार्थवोधकं रूढं घटकलसादिपदम्। अवयवशक्तियोगः, तयाऽर्थवोधकं यौगिकम्, यथा पाचकपाठकादिपदम्। यत्र समुदायशिक्तप्रतिपाद्यऽर्थे-ऽवयवशक्त्यर्थस्यापि भानं तद्योगरुढम्, यथा पङ्कजपदम्, तस्य समुदायशिकप्रतिपाद्ये पद्कजिकत्तं पद्मिति तत उपस्थितिः। यस्य समुदायशिक्तरित्पाद्यस्य पङ्कजिकत्तं रूप्यन्वयः पङ्कजिकत्तं पद्मिति तत उपस्थितिः। यस्य समुदायशिक्तरन्यस्मिन्नर्थे तदन्यस्मिश्चावयवशिक्तः, कदाचित् समुदायशिक्त्युपस्थापितार्थस्य भानं कदाचिद्वयवशिक्त्युपस्थापितार्थस्येत्येवं पृथगेव भानम्, तद्यौगिकरुढम्, यथा उद्भिदादिपदम्। समुदायशिक्त्योद्वित्पदेनोद्विन्नामकस्य यागस्य बोधः, अद्ध्वं भित्वा जातस्य वृक्षगुल्मादेरवयवशिक्त्या तेन पदेन बोधः। शक्त्यसम्बन्धो लक्षणा। यत्रान्वयानुपपित्तितात्पर्यानुपपित्तर्वा प्रतिसन्धीयते, तत्र लक्षण्याऽन्वयवोधः। लक्षण्याऽर्थोपस्थापकं पदं लाक्षण्विकम्, लाक्षण्विकं पदं नानुभावकम्, तद्यान्वयवोधे शक्तं पदान्तरं कारण्मित्येके। तद्परे न मन्यन्ते। यत्र कुमितः पद्युरित्यादावेकमपि शक्तं पदं नास्ति तत्रान्वयवोधे लक्षण्यादेवित, जहत्स्वार्था-ऽजहत्स्वार्था निरुढाऽऽधुनिकेत्येवं लक्षणा चतुर्विधा। लक्षितलज्ञणाऽप्यस्ति द्विरेफदिक-पदतस्त्रयैवान्वयवोधात्, उक्तञ्च—

जहत्स्यार्थाऽजहत्स्वार्था निरूढाधुनिकी तथा। लच्चणा विविधास्ताभिर्लच्चक स्यादनेकधा।।

इति । पदझानं करण्म् , वृत्त्या पदजन्यपदार्थोपस्थितिवर्यापारः, शाब्दबोधः 'फल-मिति सिद्धान्तः । अभेदान्वयवोधश्च विरूपोपस्थितयोरेवेति व्युत्पत्तिः, अभेदान्वय अले विशेष्यविशेषण्वाचकपद्योः समानवचनकत्विमिति नियमः । वेदाः प्रमाण्मित्या यनु-रोधेन यत्र विशेष्यवाचकपदोत्तरविभक्तितात्पर्यविषयसंख्याविरुद्धसंख्याया विशेषण्-वाचकपदोत्तरविभक्त्याऽविवक्षितत्वम् , तत्र विशेष्यविशेषण्वाचकपद्योः समान- वचनकत्वमित्येवमुक्तनियमपरिस्कारः । पदार्थः पदार्थनान्वेति , नतु पदार्थेकदेशेने-त्यपि नियमः । एकत्र विशेषणत्योपस्थितस्य नान्यत्र विशेषणतयाऽन्वय इत्यादिनियमा अप्यत्रानुसन्धेयाः । न्यायमते सति सम्भवे प्रथमान्तार्थमुख्यविशेष्यक एव शाव्दवोधः।

वाक्यजेत्यादौ वाक्यपदोपादानप्रयोजनशुपदर्शयति—वाक्येतीति, आकांक्षा-विरिह्यां शाट्दवोधोपयोगिनिरुक्ताकांक्षारिहतानाम् । जेत्युपादानस्य फलमुपदर्शयति-जेतीति, वाक्यत्वेन वाक्यजन्यत्वमत्र विवक्षितं, तेन विषयतासम्बन्धेन प्रत्यत्तं प्रति तादात्म्यसम्बन्धेन विषयस्य कार्णत्विति नियमतः वाक्यप्रत्यत्ते विषयविधया वाक्यस्य कार्ण्यत्वेन वाक्यजेत्युपादानेऽप्युक्तदोषस्य ताद्वरध्यमित्यस्य न प्रसंगः। प्रमापद्कृत्यमाह्- प्रमेतीति, पदार्यस्मरण्स्येति वाक्यघटकप्रत्येकपद्जन्यार्थस्मरण्समू-हस्य वाक्यजन्यतया तत्साधकतमस्य पूर्वानुभवस्य शब्द्धसाणानात्मकस्यालच्यतया तत्रातिव्याप्तिवारणायः प्रमापदोपादानमित्यर्थः। एवं वास्यमनाप्तोचारितवाक्यमपि तज्जन्यं भ्रमात्मकं ज्ञानं तत्साधकतमस्तदेव वाक्यं तत्रातिव्याप्तिवारणाय प्रमेत्युपात्त-मित्याह—अनात्रवचसरचेति, रागद्वेषादिदोषक्षय आप्तिस्तद्वान् पुरुषो यथादृष्टमथँ व्रते, तदन्योऽनाप्तस्तदुचरितवचसरचेत्यर्थः। यदि साधकपदं नोपादीयते तदा तमः-पदं तित्रयतमनुपात्तमेव स्यात्, तथा च वाक्यजप्रमा शब्द इति लक्ष्णवाक्यं वाच्य-मिति शब्दप्रमाण्फले शाब्दप्रमायामितव्याप्तिस्तद्वारणाय साधकपदीपादानिसत्याह-साधकेति फलनिरास इति । प्रत्यक्षात्मकवाक्यार्थज्ञानजन्यवाक्यजप्रभाजनके प्रत्यचे-Sतिव्याप्तिवारणाय तस इत्युक्तिमित्याह्-तम इति, अयमसावश्व इति प्रत्यक्ष्निरास इति । एकपदार्थेऽपरपदार्थान्वयवोधप्रमा, अर्थप्रमितिः ऋस्य शब्दप्रमाणस्य, फलं प्रयोजनम् ।

सूत्रे प्रमाणानन्तरमुद्दिष्टस्य प्रमेयपदार्थस्य लक्षणमुपदर्शयति—

प्रमाणविषयः प्रमेयम् । मुम्रुच्न् प्रति यन्मिश्याज्ञायमानं साचादनुक्रलप्रतिक् लथो रागद्वे पहेतुः तत् प्रमेयमित्येकम् । सम्यग् ज्ञायमानं यत्
साचात् संसारवीजं निक्रन्तित तद् द्वितीयम् । तच द्वादशिवधम् परिसंख्यानात् ।
तत्र ज्ञानाद्यधिकरणमात्मा । ज्ञानिति गुणान्तराधिकरणानां पृथिन्यादीनां
निरासः । आदीति लच्चणान्तरस्चनम् । अधिकरणमिति ज्ञानस्य न्युदासः ।
ज्ञानसमवायिकारणमिति न कर्तन्यम् ईश्वरान्यापकत्वात् ।

प्रमाण्विषय इति लक्षण्निर्देशः । प्रमेयमिति लच्यनिर्देशः । प्रमाण्विषय इति प्रमाविषयपरम् , आत्मरारोरेन्द्रियादिषु द्वादशपदार्थेषु प्रमेयत्वं पारिभाषिकम् , तेनात्मरारोरादिव्यतिरिक्तेषु न प्रमेयलक्ष्णातिव्यातिः । परिभाषा चाक्षपादस्य सङ्कतो द्विधा प्रवर्तते, तिन्निमित्तं क्रमेणोपदर्शयति—गुजुक्तं प्रतीति, यत् आत्मरारोरेन्द्रियादिकं, मिथ्याज्ञायमानं रारोराद्यमित्रतया ज्ञानिषयय आत्मा, आत्मामित्रतया ज्ञानिषयय रारोरादिः ; साक्षादिति हेतुरित्यनेमान्वेति, अनुकूलप्रतिकृलयोरिष्टानिष्टयोः सुख-दुःखयोः तत्साधनयोश्च, रागद्वेपहेतुः कामकोधजनकम् , तत् आत्मरारोरेन्द्रियादिकं प्रमेयमित्येकं परिभाषानिमित्तम् । सम्यग् ज्ञायमानं आत्मा रार्रारेन्द्रियादिभिन्नः रारी-रेन्द्रियादिकमात्मिन्नमित्त्येवं यथार्थज्ञानिषयः सत् , साक्षादिति निकृत्ततीत्यनेनान्वेति, संसारवोजं इहलाकगरलोकसंसरण्लक्षण्मयजनकं, मिथ्याज्ञानं निकृत्तति समूलमुच्छिनति । तत् विभिन्नतया ज्ञायमानमात्मरारोरेन्द्रियादिकं तत्त्वम् प्रमेय-मित्येवं दितीयं परिभाषानिमित्तमित्यर्थः । तच निरुक्तलक्षणं प्रमेयतत्त्वं च, द्वादराविधं द्वादरासंख्याकम् । तत्र प्रमाणमाह—परिसंख्यानात् इति, महिषिणा गौतमेन ।

त्र्रात्मशरीरेन्द्रियार्थबुद्धिमनःप्रवृत्तिदोपप्रेत्यभावफलदुःखापवर्गास्तु प्रमेयम् । न्या.स्. १.१.६

इत्येवं स्त्रेण परिगण्नादित्यर्थः । तत्र द्वादशप्रमेयेषु मध्ये, ज्ञानाद्यधिकरण्मात्मा, ज्ञानाद्यधिकरण्मिति लक्षण्वचनम्, आत्मेति लद्द्यकथनम्, ज्ञानाद्यधिकरण्मित्यस्य समवायसम्बन्धेन ज्ञानाश्रय इत्यर्थः । तेन कालिकादिसम्बन्धेन ज्ञानाद्याश्रये कालादौ नातिव्याप्तिः । एतज्ञ लश्रणं जोवेश्वरसाधारण्म् । तद्वमयसाधारण्मात्मत्वजातिमत्त्वं च लक्षणं न सम्भवति, सुखदुःखादिसमवायिकारण्तावच्छेदकतया सिद्धायाः आत्मत्वजातेरोश्वरेऽभावात् । तत्र जन्यज्ञानाधिकरणं जीवः, प्रतिशरीरं भिन्नां विभुर्नित्यश्र, नित्यज्ञानाधिकरण्मोश्वरः विभुर्नित्य एको जगत्कर्त्तां च । ज्ञानपदोपादानप्रयोजनमाह—ज्ञानेतीति, गुणान्तरेति स्पादिगुणेत्यर्थः । ज्ञानादि इत्यादिपदेन प्रयत्नेच्छयोरुपप्रदः, तेन ज्ञानाधिकरण्मात्मा, प्रयत्नाधिकरण्मात्मा, इच्छाधिकरण्मात्मेति लक्षण्वयमात्मनः प्रतिपादितं भवतीत्याह—आदीति लक्षणान्तरस्यचनमिति । ज्ञानमात्मेत्युक्तौ ज्ञानेऽतिव्याप्तिरसम्भवश्चात्ममात्रस्य ज्ञानानात्मकत्वादतोऽधिकरण्मित्युक्तमित्याह—अधिकरण्मिति ज्ञानस्य व्यदास इति । ज्ञानाद्यधिकरण्मात्मेति स्थाने ज्ञानादिसम्वायिकारण्मात्मेत्युक्ताविश्चरज्ञानादेर्नित्यत्वान्न ज्ञानादिकं प्रति समयायिकारण्मिश्चर इति तत्राव्याप्तिरतस्तथा नोपदर्शितमित्याह—ज्ञानसमवायिकारण्मिति न कर्तव्यम्, ईश्वराव्यापकत्वादिति ।

द्वितीय शरीरलक्ष्ण प्रमेयतत्त्वं लक्ष्यति-

प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणिकियाश्रयः शरीरिनरपेच्चोऽन्त्यावयवि शरीरम् । प्रयत्नवदात्मेति श्रदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणिकयासाधार-एयाद्दृहनपवनादीनां निरासः । क्रियाश्रय इति प्रयत्नवदात्मेश्वरपरमाएवादि-संयोगासमवायिकारणिकयासंयोगाधाराणां द्रचणुकादीनां निरासः । शरीर-निरपेच्च इति प्राण्कपवायोनिरासः । श्रन्तयावयवीति करचरणादीनाम्, सोऽयं चेष्टाश्रय इत्यस्यार्थः, सर्वेन्द्रियाधिष्ठानं शरीरिमिति द्वितीयम् । सर्वेन्द्रियेति एकैकाधिष्ठानगोलकादिनिरासः । श्रिधष्ठानिमति सर्वेन्द्रियनिष्ट्च्यर्थम्, सोऽय-मिन्द्रियाश्रय इत्यस्यार्थः, यमन्त्यावयविनमाश्रितोऽर्थान् ग्रुङ्कते तच्च शरीर-मिति तृतीयम् । श्रन्तयेति करचरणादीनां च्युदासः । श्रवयविनमिति मति-निरासः । श्रर्थान् ग्रुङ्क्ते इति घटादीनां परमाएवन्तानां निरासः । सोऽय-मर्थाश्रय इत्यस्यार्थः ।

प्रयत्नवदात्मेत्यादि अन्त्यावयर्वात्यन्तं लक्षण्तिर्देशः। शरीरमिति लच्योक्तिः। शरीर शरीरमित्यनुगतप्रतीतिसिद्धं शरीरत्वं सामान्यं तद्वच्छरीरमिति तु न युक्तम्, पृथिवीत्वामाववति तैजसशरीरे शरीरत्वं शरीरत्वामाववित घटादौ पृथिवीत्वं तयोश्च मानुपादिशरीरे सत्त्वमित्येवं पृथिवीत्वादिना साङ्क्र्येण् शरीरत्वस्य जातिरूपत्वासम्भ-वादतः प्रयत्नेत्यादिलक्षणादरः।

## चेष्टेन्द्रियार्थाश्रयः शरीरम्। न्या. सू. १.१.११

इति न्यायसूत्रोक्तिः चेष्टाश्रयः इन्द्रियाश्रयोऽर्थाश्रयः शरीरमिति लक्षणत्रयं शरीरस्य। तत्र चेष्टाश्रयः शरीरमिति प्रथमलक्ष्णं परिस्कृत्येदं लक्षणम्, प्रयत्नवदातमः संयोगासमवायिकारणिका किया चेष्टा, तदाश्रयः शरीरिनिरपेक्षोऽन्त्यावयि च शरीरं भवतीत्येतल्लक्षणसमन्वयः, प्रयत्नवदित्यस्यानुपादाने आत्मसंयोगोऽदृष्टवदात्मसंयोगोऽपि तदसमवायिकारणिका किया दहनपवनादीनामपीति तेष्वतिच्याप्तिवारणाय प्रयत्नवदित्यस्योपादानमित्याह—प्रयत्नवदात्मेतीति। कियाश्रय इत्यस्य प्रयोजनमाह—क्रियाश्रय इतीति। कारणिक्रयासंयोगेत्यस्य स्थाने कारणसंयोगेति पाठः समीचीनः प्रयत्नवदात्मेश्वरस्तेन सह परमाण्वादीनामवयवानां यः क्रियाजन्यः संयोगस्तदसम-वायिकारणको योऽवयविनामिक्रयाणां द्वयणुकादीनामीश्वरात्मना सयोगः सियोगः स्थागजनस्थाराणां द्वयणुकादीनामेश्वरात्मना स्थागः क्रियाश्रय

इत्युक्तमित्यर्थः । प्रयत्नवदात्मप्राणसंयोगात् प्राणिकया तदसमवायिकारणिका तदाश्रयत्वं प्राणेष्यतिप्रसक्तमिति तद्वारणाय शरीरनिरपेक्ष इति । प्राणिकया तु शरीरसापेन्तेवेति नातिव्यातिरित्याह्—शरीरिनरपेश्च इति । प्राएरूपवायोर्निरास इति । उक्तिक्रयाश्रयत्वं शरोरावयवे करचरणादावप्यस्ति तत्रातिव्याप्तिवारणायान्त्यावयवी-त्युपात्तमित्याह—अन्त्यावयवीति करचरणादीनामिति निरास इत्यनुपज्यते। प्रथम-लक्ष्णपरिस्कारोऽयमित्याह—सोऽयमिति । इन्द्रियाश्रयः शरीरमिति द्वितीयलक्ष्यां परिस्कृत्य दर्शयति—सर्वेन्द्रियाधिष्ठानं शरोरमिति द्वितोयमिति । द्वितोयं शरीर-लक्षणमिति शेवः। सर्वेषामिन्द्रियाणामाश्रयः शरोरमित्यर्थः। सर्वेन्द्रियोपादानकृत्य-माह—सर्वेन्द्रियेतीति । अधिष्ठानपदोपादानप्रयोजनमाह्—अधिष्ठानिमतीति । सर्वे-न्द्रियं शरीरमित्यक्तौ शरीरमात्रेऽसम्भवः सर्वेन्द्रियेष्वतिव्याप्तिश्चेत्यतस्तद्वार्णाय सर्वेन्द्रियाधिष्ठानिमत्युक्तमित्यर्थः । द्वितोयलक्ष्णार्थमुपसंहरति—सोऽयमिति । अर्था-श्रयः शरीरमिति तृतीयलक्ष्णं परिष्कृत्य दर्शयति—यमिति । यमन्त्यावयविनमवच्छेदकं कृत्वा पुरुपो जीवात्माऽर्थान् रूपरसगन्धस्पर्शादीन् भुङ्क्ते तत्साक्षात्कारलक्ष्ण-भोगवान् भवति, तच्चेति चकारादाद्यद्वितीयलक्ष्णसमुच्चयः। तृतीयं तृतीयशरीर-लक्ष्णमित्यर्थः । अन्त्यपदोपादानकृत्यमाह—अन्त्येतीति । करचर्णादिकमाश्रित्यापि रूपादिमदर्थान भुङ्क्ते पुरुष इति करचरणादिष्वतिव्याप्तिस्तद्वारणायान्त्यपदो-पादानमित्यर्थः । अन्त्यावयवित्वञ्चावयवानात्मकत्वे सत्यवयवित्वम् । अवयविपदा-नुक्ती तद्विशेपण्ध्यान्त्यस्याप्यनुक्तिरेवञ्च मति ज्ञाननाश्रित्य पुरुपोऽर्थान् भुङ्क्ते इति ज्ञानेऽतिव्याप्तिः स्यात् तद्वारणायावयविषदोपादानमित्याह्-अवयविनमिति मतिनिरास इति । यमाश्रितः पुरुष इत्येतावन्मात्रौक्तो घटाद्यारभ्य परमाग्रुपर्यन्तं व्यापकत्वादा-अयित पुरुष इति तेष्वितिव्याप्तिस्तद्वारणायार्थान् मुङ्क्ते इत्यस्योपादानमित्याह— अर्थान् भुङ्क्ते इतीति। तृतीयलक्ष्णमुपसंहरति—सोऽयमिति।

इन्द्रियात्मकं तृतीयं प्रमेयतत्त्वं लक्ष्यति—

शरीरसंयुक्तं साचात्कारिश्रमासाधनमतीन्द्रियमिन्द्रियम् । शरीरसंयुक्त-मिति इन्द्रियसंयोगादीनामतीन्द्रियाणां प्रमासाधनानां निरासः । प्रमासाधन-मिति शरीरसंयोगादीनामतीन्द्रियाणां च परमाण्वादीनां विषयाश्रयाणां निरासः ।

शरीरसंयुक्तमित्यादि अतीन्द्रियमित्यन्तं लक्ष्ण्निर्देशः। इन्द्रियमिति लच्यकथनम्।

अर्थादिरूपाणां प्रमेयतत्त्वानां लक्ष्णानि क्रमेणोपदर्शयति-

प्रतीतिविषयतया भोगसाधनमर्थः । प्रतीतिविषयतयेति शरीरेन्द्रियादीनां निरासः । भोगसाधनमित्यात्मनः । अर्थप्रकाशो बुद्धिः । अर्थेति निर्विषय- बुद्धित्वादिमतिन्रासः । प्रकाश इत्यप्रतीतिरूपिनराकरणम् । सर्वात्मिवशेष- गुणसाधनं मनः । प्रवृत्तिदोषप्रेतयभावफलदुः खापवर्गाणां तु सुगमानि शास्त्रे खच्चणानि, यद्यपि प्रमेयान्तरमित तथाप्येतावदेवोक्तम्, अपवर्गोपयोगात् ।

प्रतीतिविषयतया भोगसाधनमिति लक्षणम् । अर्थ इति लच्यम् । ज्ञाततया सुखंदुःखजनकं रूपरसगन्धस्पर्शरावदा दिव्यादिव्यभेदेन द्विविधा अर्थाः । तत्र दिव्यास्ते सुखंदुःखजनकं रूपरसगन्धस्पर्शरावदा दिव्यादिव्यभेदेन द्विविधा अर्थाः । तत्र दिव्यास्ते सुखंद्रुःखजनकं रूपरसगन्धस्पर्शरावदानि । अदिव्या अमनोहरास्ते दुःखरूपभोगस्य ज्ञातन्तया जनकिति । रार्रारेन्द्रियादोनां स्वरूपसत्तया सुखंदुःखजनकानामतिव्याप्तेर्निरासाय प्रतीतिविषयतयेतिति । रवरूपसत्तया-प्रतीतिविषयतयेतिति । स्वरूपसत्तया-प्रतीतिविषयतयेतिति । स्वरूपसत्तया-प्रतीतिविषयतयेतिति । स्वरूपसत्तया-प्रात्माधनमित्यादम् । त्रातिव्याप्तिवारणमिप तस्य प्रयोजनमित्याहम्भोगसाधनमित्यात्मन इति । निरास इत्यनुष्वयते । अथवा रूपादयोऽर्थाः कस्य भोगसाधनमित्याकांक्षानिवृत्तये इदंसुक्तम् । आत्मनो जीवस्य सुखंदुःखसाधनमित्यर्थः ।

् वृद्धिरूपप्रमेयतत्त्वं लक्ष्यित—व्यर्यप्रकाशो वृद्धिरिति । व्यर्थप्रकाश इति लक्ष्णम् । वृद्धिरिति लद्यम् । निर्विषयमेव ज्ञानं वाह्यार्थामावादित्यभ्युपगच्छतो योगाचारस्य वौद्धविशेषस्य मतं निरसयितुमर्थत्युक्तमित्याह— निर्विषयतेति । वृद्धित्वादीत्यस्य स्थाने वृद्धिवादीति पाठः समुचितः । व्यज्ञानरूपाणां घटपटादिजडानां निरासाय प्रकाश इत्युक्तमित्याह—प्रकाश इतीति ।

मनोरूपं प्रमेयं लक्ष्यित—सर्वात्मेति । सर्वात्मिविशेषगुण्साधनमिति कक्ष्णम् ।
मन इति लद्यम् । यत्किञ्चिदात्मिविशेषगुण्स्य रूपादिप्रत्यक्ष्र्यं साधनं चक्षुरादिकमिष तत्रातिन्याप्तिवारणाय सर्वेत्यात्मिविशेषगुण्स्य विशेषण्म् । प्रवृत्त्यादिरूपाणां
प्रमेयाणां लक्षणानि शास्त्रे प्रतिपादितानि सुगमानि तत एवावसेयानि नात्र
प्रयासो विहित इत्याह—प्रवृत्तीत्यादि । कथं प्रमेयान्तरं णां सतामिष न प्रमेयतया
परिगण्नम्, किन्तु प्रमाणादेर्द्वादशिवधस्यैवेत्याकांक्षायामाह—यद्यपीति । अप
वर्गोपयोगात् मोक्षोपयुक्तत्वात्, एतावन्त एव प्रमेयाः नातोऽधिका प्रमेयाः सन्तीति
न वाच्यं पदार्थमात्रस्य प्रमात्मकज्ञानविषयत्वेन प्रमेयत्वादित्याशयेन पदार्थसामान्यलक्षणं तत्परिसंख्यानं, परिगणितानां लक्षणानि च भावयति वैशेषिकानुमतानि—

तथाहि विधायकप्रमाणगोचरः पदार्थ इति पदार्थसामान्यलक्षणम् । सच पोद्रा । समानतन्त्रपरिसंख्यानात् । तत्र गुण्यवद्ग्रह्ण्यम् । गुण्यवदित्यनेनेव सकलसजातीय-विजातीयनिरासः । क्रियावदिति प्रादेशिकम् । समवायिकारण-मित्यपि लक्षणम् । सामान्यवानगुणोऽकमेरूपो गुणः । सामान्यवानिति सामान्यविशेषसम्बायामावनिरासः । अगुण्य इति च द्रव्याणाम् । अकर्मः इति कर्मणः । आद्यविभागासमवायिकारणं कर्म । आद्यविभागेति द्वितीय-विभागासमवायिकारणस्य प्रथमविभागस्य निरातः । असमवायिकारणमिति द्रव्यादीनाम् । नित्यमेकमनेकसमवायि सामान्यम् । नित्यमिति संयोगादि-निरासः । एकमिति सल्लिलाद्यनेकपरमाणुसमवेतानेकसित्रह्णादीनां निरासः । अनेकसमवायीति प्रत्येकं वित्यानां द्रव्याणाम् । एकद्रव्याः स्वरूपसन्तो विशेषाः । एकद्रव्या इति सामान्यसमवाययोनिरोसः । स्वरूपसन्ते इति गुण्-कर्मणां, द्रव्यस्य चाप्रसंग एव । नित्यप्राप्तिः समवायः । नित्येति संयोग-निद्यतिः । प्राप्तिरिति तद्तिरिक्षस्येति । अत्र चान्तर्गणिको मेदः ।

तथाहोति, विधायकप्रमाणगोचर इति लक्ष्णकथनं, पदार्थं इति लच्यनिर्देशः। श्रभावस्य निषेधप्रमाणगोत्रस्य पदार्थपरिसंख्यानेऽनुपदेशात्तत्रोक्तलक्ष्णाभावेऽपि न क्षतिः, पदार्थंसांमान्यलक्ष्णमित्यस्य भावपदार्थसामान्यलक्ष्णभित्यर्थः। स च भावपदार्यश्च, पोढ़ा पड्विधः, द्रव्यगुणुकर्मसामान्यविशेषसमवायभेदात्, कारणाभावात कार्याभाव [ वै. सू. २. ] इत्यादिस्त्रप्रामाण्यादभावपदार्थोऽपि वैशेषिकसम्मत् एव, किन्तु विधिमुखेन न प्रतीयत इति न तस्य पदार्थाया परिगणन मित्यभिशायकम् । पङ्चिधत्वे प्रमाण्मुपदर्शयति-समानतन्त्रपरिसंख्यानादिति, समानतन्त्रे वैशेषिकदर्शने भ्धमीवशेषप्रसूत।द्द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमबायानां परणां पदार्थानां साधन्यवैधन्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्त्रिश्रेयसाधिगम [ १. १., ४ ] इति सूत्रेण्ड्रेपदार्थानां षड्विधानामेव परिगणनादित्यर्थः। तत्र द्रव्यादिषु मध्ये, गुणवदिति लक्षणम् , द्रव्यमिति लक्ष्यम् । समवायसम्बन्धेन गुणाधिकरण्त्व द्रव्यस्य लक्ष्णम् । तच सामान्यवत्त्वेनः सकलसजातीयेश्यो गुएकर्मभ्यो विजातीयेभ्यः सामान्यविशेष-समवायेभ्यो व्यावर्रायति द्रव्यमिति भवति ब्रक्ष्णम्, ब्रक्ष्णकृत्यस्य सजातीयविजाती-यव्यवच्छेदस्य सद्भावादित्याह्-गुण्यदित्यनेनैव सकलसजातीयविजातीयनिरास इति । एवकारेण कियावदित्यस्य द्रव्यसामान्यलक्ष्णत्वव्यवच्छेदः, मूर्तातां क्रिया षत्त्वं लत्त्णं सम्भवतीत्याह-क्रियावदिति प्रादेशिकमिति, मूर्त्तामूर्त्तभेदेन द्विविधस्य द्रव्यस्यैकदेशे मूर्त्ते प्रवर्तत इति प्रादेशिकमित्यर्थः। समवायसम्बन्धेन कार्यमात्रं प्रति तादात्म्यसम्बन्धेन द्रव्यं कारण्मिति समवायसम्बन्धेन कार्यमात्रं द्रव्य एवं।त्पद्यत इत्यन्रोधेन स्वीकृतत्या समव।यसम्बन्धाविद्यन्नकार्यत्वाविद्यन्नकार्यतानिरुपितता-दात्न्यसम्बन्धाविच्छन्नकारण्यवरूपं समवायिकारण्यवमपि द्रव्यलक्ष्णं सम्भवती-त्याह—समवायिकारणिमत्यपि लक्ष्णिमिति, लक्ष्णिमत्याय द्रव्यलक्ष्णिमत्यर्थः। गुणं लक्ष्यति—सामान्येवि । सामान्यवानगुणोऽकर्मह्प इति लक्ष्णनिर्देशः। गुण इति लदयनिर्देशः । अगुणोऽकर्मक्षप इत्येतावन्मात्रस्य गुणलक्ष्णत्वे सामान्य-विशेषसमवायाभावेष्वतिव्याप्तिः स्यात्तद्वारण्य सामान्यवाभित्युक्तमित्याह-सामान्य-वानिति सामान्यविशेषसमवायाभावनिरास इति । द्रव्यमपि सामान्यवद्कर्म चेति तत्रातिव्याप्तिवारणायागुराबदित्युक्तमित्याह—अगुण इति च द्रव्याणामिति। निरास इत्यनुवर्तते । कर्मापि सामान्यवद्गुराञ्चेति तत्रातिव्याप्तिवारणायाकर्मरूप-पदोपादानसित्याह—श्रकर्मरूप इति कर्मण इति । निरास इत्यनुवर्तानीयम् श्रगुण त्यस्य न विद्यते गुणो यत्रेति व्यत्पत्या गुणारहित इत्यर्थः, न कर्माकर्म तद्रुष्णं तदा-

त्मकमिति कर्मभित्रस्वरूपमित्यकर्मरूपं इत्यस्यार्थः । कर्म लक्ष्यति – श्राद्यविभागा-समवायिकारणं कर्मेति । विभागजविभागे त्राचविभागभ्यासमवायकरणत्वात् तत्राति-व्यातिवारणाय विभागस्याद्यमिति विशेषणामित्याह—आद्यविभागेतोति । विभागज-विभागरच द्विविधः, कारणमात्रविभागजन्यः कारणाकारणविभागः कारणाकारण विभागजन्यः कार्याकार्यविभागरचेति । तत्र कपालद्वयविभागजन्यः कपालाकाशविभाग श्राद्यः,कपालाकाशविभागजन्यो वटाकाशविभागो द्वितीय इति बोध्यम् । स्राद्यविभाग-कारणभित्येतावन्मात्रोक्तावाद्यविभागसमचायिकारणे द्रव्येऽतिव्याप्तिरिति तद्वारणा-यासमवायिकारणमित्युक्तमित्याह्-श्रसनवायिकारणमिति द्रव्यादीनामिति । निरास इत्यस्यानुगङ्गः । अहष्टादीनामादिपदाद् अहराम् । सामान्यं लक्ष्यति-नित्यमेकमने-कसमवायि सामान्यमिति, अत्र नित्यमेकमनेकसमवायीति लक्ष्णनिर्देशः । सामान्य-मिति लद्यवचनम् । घटत्वादिकं प्रागभावाप्रतियोगित्वे सति ध्वंसाप्रतियोगित्व-लक्ष्ण्तित्यत्वाधिकरण्म् , घरत्वादिकं यदि अनित्यं स्यात्तःदा यद्घटादिव्यक्त्यु-त्पत्तावुत्पश्चेत तदा तद्वयक्तिपूर्वभाविन्यां तद्विमाशकालभाविन्याञ्च व्यक्तौ नाबतिष्ठेतेति तास घटो घट इत्याद्यन्तगतप्रतीत्यादिवि नोपप्रसंग इति नित्यं तद्भयपेयम्। एकं स्वसमानस्वभावद्वितीयरितम्, यदीदृशं तन्त स्यातृतदा यथा व्यक्तिभ्योऽनेकाभ्यो नानुगतप्रतीत्यादिकं तथाऽनेकेभ्यो घटत्वादिभ्यो-Sप्यनुगतप्रतीत्यादिकं न स्यादित्येकमुपेयते, यद्यनेकास घटव्यक्तिषु घटत्वपेकं समवायेन न वर्त्तात तद्।ऽसम्बद्धश्यैव तस्यानुगतप्रतीतिजनकृत्वे पटादिष्वपि घटोऽयं घटोऽयमिनुगतप्रतीत्यादिप्रसंग इत्यनेकासु घटव्यक्तिपु समवाय-सम्बन्धेन वृत्तिरस्याभ्यपेयेत्यनेकसमवाथि तदिति लक्ष्णसमन्वयः कार्यकारणभावावच्छेदकतया विषयविधयाऽनुगतप्रतीतिनिवन्धनतया शब्द-प्रवृत्तिनिमित्ततया च साम।न्यसिद्धिः । व्यक्तेरभेदस्तुत्यत्वं संकरोऽथानवस्थितिः । ह्रपहानिरसंबन्धो जातिबाधकसङ्गहर ॥१॥ इतिबचनाद्वस्यकत-भेदतुल्यत्व-सङ्करा-नवस्थारूपहान्यसम्बन्धानां जातिवाधकत्वमवसेयम्। संयोगविभागद्वित्वादि-संख्याद्विपृथकत्वादीनामकैकानामध्येकत्वमनेकप्रमवायित्वञ्चेति तेच्छतिञ्याप्ति-वारणाय नित्यमियुक्तमित्याह् नित्यमितिसंयोग।दिनिरास इति । एकपद्कृत्यमाह् एकभितीति । सलिखाद्यनेकपरमाणुषु समवेतानि यान्यनेकानि शुक्लरूपादी-नि तेपां नित्यत्वे यानि अनेकसमवायित्वादुक्तलक्ष्णानिव्याप्तिस्तद्वारणायैकिम-त्युक्तमित्याह एकमितीति । प्रत्येकं नित्यानामेकरूपाणां द्रव्याणामुक्तलक्षणा-

कान्ततत्व।दतिव्याप्तिस्ताद्वारणायानेकसमव।यीत्युक्तमित्याह आनेकसमवायीति-प्रत्येकं नित्यानां द्रव्याणामिति, निरास इत्यनुवर्तानीयम् । विशेषं लक्ष्यति एकद्रव्याः-श्वरूपसःतो विशेषाइति । एकमेव द्रव्यं समवायितयैपामस्तीत्येकद्रव्यसमवेता इत्येक-द्ववा इत्यस्यार्थः, घटपटादीसां परस्परविरुद्धघटत्वपटत्वादिधर्माध्वासात्परस्परं घटत्वाचेकजातिमतां च घटादिव्यक्तीनामवयवितां विभिन्नकपाला ज्वयवार व्धत्वताभेदः तिरवयवाना • व्येकजातीयानां परमाण्वा-नित्यद्रव्याणां परस्परं भेदो विभिन्नविशेषधर्मयोगादेवेत्येकद्रव्याः। तेषां च विशेषत्यलक्ष्यणजातिमत्त्वे जातिमतां न स्वरूपतो व्यावृत्ति - रिति परमार्गूमामिव तेषामप्यन्यतो व्यावृत्तिरित्यनवस्था स्यादतस्ते न जातिमन्त इति स्वरूपत एव सन्त इति भवति विशेषेषु लक्ष्णसमन्वयः। सामान्ये सामान्य-स्वीकारे तत्रापि सामान्यमेवं तत्रापीत्यनवस्था, एवं समवायस्यैकत्वात् समवायस-म्बम्धाभावाच्च न तत्र सामान्यमिति सामान्यविशेषह्यातिरिक्ताऽपि सन्ता न सामा-न्यसमवाययोरिति स्वरूपसत्त्वादेव तयोस्सत्-प्रतीतिगोचरत्वमिति स्वरूपसतोस्तयो-रतिब्याप्तिस्यात्तद्वारणाय एकद्रव्या इत्युपात्तं, सामान्यसमवायौ चिनकद्रव्यवर्तिना-विति नातिन्याप्तिरित्याह-एकद्रव्या इति सामान्यसमयाययोतिरास इति, एकद्रव्य-वर्तिनोरुपादिगु एक में ए। रितव्याप्तिवार ए। यस्वरूपसन्त इति, गु एक में ए। चातिरिक्त-सत्तावत्त्वादेव सदित्येकप्रतीतिविषयाविति न ते स्वरूपसती इति नातिव्याप्तिरित्याह-श्वरूपसन्त इति गुणकर्मणामिति, निरास इत्यनुवर्तते, द्रव्यं च नेकद्रव्यं नापि स्वरूपसदिति न तस्योक्तन्नश्रए(-सम्भवोऽपीत्याह - द्रव्यस्य चाप्रसङ्ग समवायं लक्ष्यति-नित्यप्राप्तिः समवाय इति, प्राप्तिः सम्बन्धः, सति सम्बन्धत्वं समवायस्य लक्ष्यामित्यर्थः। सम्बन्धः संयोगोऽपीति तद्वार-णाय नित्यत्वोपादानमित्याह्—नित्येति संयोगनिवृत्तिरिति, नित्यत्वं नित्यद्रव्ये नित्य-गुणे सामान्यविशेषयोश्च तेपूर्तिव्याप्तिवारणाय प्राप्तिप्रहणमित्याह्—प्राप्तिरिति तद्तिरिक्तस्येति, निवृत्तिरित्यस्यानुकर्षः । द्रव्यादिपट्पदार्थसामान्यलक्षरासमाप्तिसूच-नाय इतिपदोपादानम् । अत्र च द्रव्यादिपदार्थेषु च अन्तर्गणिको भेदः अवान्तर-विशेषः । तल्लक्ष्णान्यभिधित्सुराह—

तत्र च द्रव्यं पृथिव्यादि नवधा, समानतन्त्रपरिसंख्यानात्। तत्र गन्धवती पृथिवी, स्वभावती द्रवा आपः, औष्ण्यवनेजः, अरूपस्पर्शवान् वायुः, शब्दगुणः श्राकाशः, परापरव्यतिकरानुमेयः कालः, परापरव्यवहारा-साधारणकारणं दिक् । श्रात्ममनसोस्तु लच्चणधुक्तमेव, एवं नवद्रव्याणि ।

तत्र च द्रव्यादिपदार्थेषु पुनः, द्रव्यं पृथिव्यादि नवधा पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाश-कालदिगात्ममनोभेदेन नवप्रकारकम्। तत्र प्रमाणं समानतन्त्रपरिसङ्ख्यानादिति, समानतंत्रे वैशेपिकदर्शने स्त्रेण पृथिव्यादीनां नवानामेव द्रव्याणां परिगणनादित्यर्थः। तमसः प्रशुद्धालोकामावह्यपत्वेन, सुवर्णस्य तेजस्यन्तर्भावेन तयोरतिरिक्तद्रव्यत्वा-भावादिति। तत्र नवसु द्रव्येषु मध्ये, गंधवती समवायेन गन्धाधिकरणतावदीः, पृथिवी भूः, समवायसम्बन्धेन गन्धाधिकरणत्वं पृथिव्या लक्षणभित्यर्थः। पापाणादाविष गन्धोऽस्त्येव, यद्द्रव्यं यद्द्रव्यध्वं सजन्यं तत्तदुपादानोपादेयभिति नियमेन भरमनो गन्धवत्त्योपलभ्यमानस्य पृथिवीत्वेन तदारम्भकपरमाणोरिष पृविव्यात्मकभरमा-रम्भकतया पृथिवीत्वेन तदारव्यस्य पाषाणस्यापि पृथिवीत्वेन गन्धवत्त्वात्, श्रजुप-लव्धिस्त्वनुत्कय्त्वेनोपयदात इति।

जलं लक्ष्यित, स्वभावतो द्रवा आप इति, स्वभावतः सांसिद्धिकतया, द्रवा द्रवत्ववन्तः, आपः जलानि, सांसिद्धिकद्रवत्ववन्तं जलस्य लक्ष्यामित्यर्थः। पृथिवी-तेजसोरच द्रवत्वं नैमिन्तिकं, न तु सांसिद्धिकमिति तयोर्निरासः। करकाया अपि यद्द्रव्यमित्यादिनियमेन जलावयवारव्धाया जलत्वेन सांसिद्धिकद्रवत्वं, प्रतिवन्धकाट्टिन तद्वक्द्धमित्यतुपलव्धः। एवं समवायेन स्नेह्वन्वं समवायेन शीतस्पर्शवन्त्वं च जलस्य लक्ष्यां वोध्यम्। तेजो लक्ष्यित औष्ण्यवन्तेज इति, सम्बायसम्बन्धेनोष्णस्पर्शवन्त्वं तेजसो लक्ष्यामित्यर्थः। चन्द्रादीनां जलस्पर्शाद्यभिमृततयोष्ण्यस्पर्शाक्षनुपलव्धः। सुवर्णं तेजसम्, असित प्रतिवन्धकेऽत्यन्तानलसयोगेऽप्यनुच्छिद्यन्तानजन्यद्रवत्वाद्यन्तेवं तन्नैवं यथा जलादीत्यनुमानेन तेजस्तया सिद्धस्य सुवर्णस्य पृथिव्यादिस्पर्शेणाभिभव।दौष्ण्यासुपलव्धः।

वायुं लक्षयित झक्ष्परपर्शवान् वायुरिति, क्ष्परहितत्वे सित स्पर्शवत्त्वं वायोर्लक्षणम्। झक्ष्पेति पृथिवीजलतेजसां निरासः। प्राणेन्द्रियं पार्थिवं क्ष्पादिषु मध्ये गन्धस्यैवाभिव्यंजकत्वात् वायूपनीतपार्थिवसुरभिभागवदित्य- नुमानेन पार्थिवतया सिद्धस्य घाणेन्द्रियस्य, रसनं जलीयं क्ष्पादिषु मध्ये रसस्यैवा भिव्यव्जकत्वा सक्तुरसा भिव्यव्जकोदकवदित्य - नुमानेन व्ज-जलीयतया सिद्धस्य रसनेनन्द्रियस्य, चक्षुस्तैजसं क्ष्पादिषुमध्ये क्ष्पस्यैवाभिव्य-

क्षकत्वात् प्रदीपविदत्यनुभानेन तेजस्तया सिद्धस्य चक्षुरिन्द्रियसस्य, स्विगिन्द्रियं वाय-वीयं रूपादिषु मध्ये स्पर्शस्यैवाभिन्यंजकत्वादङ्गपङ्गित्रिललशैत्याभिन्यञ्जकन्यजन-वायुविदत्यनुमानेन वायवीयतया सिद्धस्या स्विगिन्द्रियस्य च पृथिवीत्वादिनाऽनुमि-तानां गन्धादीनामनुद्भृतस्वादनुपलिष्यिरिति वोध्यम्।

श्राकाशं लज्ञयति, शब्दगुण श्राकाश इति, गुणपदं . समवायेनाधार-तेत समवायसम्बन्धेन शब्दाश्रयत्वभाकाशस्य लक्षणिमत्यर्थः त्वलाभार्थम । शब्दो गुण्रवक्ष्य है गायोग्यवहिरिन्द्रियमाह्य जातिमत्त्वाद्र सादिवदिःयनुमानेन शब्दस्य गुण्त्वे सिद्धे शब्दो द्रव्याश्रितो गुण्त्वाद्रूपादिवदित्यनुमानेन द्रव्या-श्रितत्वे सिद्धे, शब्दो न त्पर्शवतां गुणः अग्निसंयोगासमवायिकारणकत्वाभावे सत्यकारणुगुणपूर्वकप्रत्यक्षत्वात् सुलादिवदित्यनुमानेन शब्दश्य स्पर्शवन्पुथिव्या-दिचतुष्टयगुण्ध्वाभावे सिद्धे शब्दो न दिकालमनसां गुणः विशे गुण्ध्वाद्र-पादिवदिःयनुमानेन दिक्कालमनोगुण्याभावे सिद्धे नात्मगुणो वहिरिन्द्रियप्राह्यत्वाद्र-पादिवदित्यनुमानेनात्मगुण्त्वाभावे सिद्धे शब्दः पृथिवश-ग्रब्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्या-श्रितः पृथिव्याट्यब्टद्रव्यानाश्रितत्वे सति द्रव्याश्रितत्वाचन्मैवं तन्नैवं यथाऽऽत्मादि-रिति व्यतिरेकिणा पृथिव्याट्यप्टद्रव्यातिरिक्ताकाशद्रव्याश्रितः शब्द इति सिद्ध्यति । इत्थं शब्द्रगुण्वत्तयाऽऽकाशसिद्धिर्मान्यान्तरे प्रतिपादितेति । कालं लक्ष्यितिः परापर-व्यतिकरानुमेयः काल इति, परत्वापरत्वयोर्च्येष्ठत्वकनिष्ठत्वयोर्जन्यद्रव्यवर्तिनोरस-मवायिकारण्कालजन्यद्रव्यपिण्डसंयोगाश्रयतया कालः सिद्ध्यति, अ।माद्धिकतर सृर्वेपरिःपन्दान्तरितजन्माऽयमित्यपेच्च।वुःद्धिः कालधृतपरत्वस्य निमित्तकारणम् एत-स्मादत्यल्पतरसूर्यपरिश्पन्दान्तरितजनमायमित्यपेज्ञाबुद्धिः कालक्षतापरत्वस्य निमित्त-कारणित्येवं परपरव्यतिकरेण परत्यापर्वसम्बन्धेनानुमेयत्वं काल्य लक्ष्णम् उयेष्ठत्वकनिष्ठत्वलक्षणपरत्वापरत्वे सासमवायिकारणे भावकार्यत्वाद्घटादिवदित्य-नुमानेन परत्वापरत्वयोग्सासमवायिकारणत्वे सिद्धे कालपिण्डसंयोगातिरिक्तासम-वायिकारणःवायवाधात् परावापरावे उग्रेष्ठत्वकनिष्ठत्वलन् गो काल्पिण्डसंयोगासम-वायिकारएके तर्न्यासमवायिकारएकःवाभावे सति सासमवायिकारएकःवाद्यन्नैवं तन्त्रैविमिति व्यतिरेकिणा निरुक्तासमयायिकारणतया सिद्धभ्य संयोगविशेपस्याश्रयः काल इति, ऋनियतपरःवापरःवकारणदिशो व्यतिरिक्तो नियतपरःवापरःवकारणं कालः। एवं इदानी घट इत्यादि प्रतीतिः सूर्यपरिष्यन्दाधिकरणकतया यदि घटादिकं विषयी

करोति तदा सूर्यपरिष्यन्दादिना घटोदः सम्बन्धो बाच्यः स च संयोगदिः साश्चात् सम्बन्धो न सम्भवति, किन्तु स्वाश्रयसंयुक्त संयोग एवेति तद्घटकतया कालस्याव-स्याभ्युपेयत्वेस्वस्पसम्बन्धविशेपलश्र्णः साश्चात् सम्बन्ध एव कालेन सह घटादीनां वाच्यः, स च कालिकसम्बन्धपद्वाच्य इति तेम सम्बन्धेन विश्वस्याश्रयः जन्यमात्रस्य जनकः काल त्रस्येवं कालिसिद्धिरवसेया। दिशं लश्च्यति पूर्वापरादिव्यव-हारासाधारणकारणं दिक् इति, आदिपदातप्राचीप्रशच्यादेशपद्रः, एकस्या अपि दिशं उपाधिभेदेन प्राच्यादिनानाव्यपदेशनिवन्धमत्वम्। अन्यः प्रकारोऽत्रापि कालवद्वसेयः। नियतिकयोपनायकः कालः अनियतसं योगोपनायिक।हिगित्यनयोविशेपः। ज्ञानाचिकरणमात्मा, सर्वा मविशेपगुणसाधनं सन इत्येवमात्ममनसोर्जश्चणं पूर्व-मुक्तेवेति दर्शयति, आत्ममनसोर्जश्चण्युक्तमेवेति। उपसं हरति एवं नयद्रश्याणीति। गुणावान्तरभेदान् लश्च्यति—

चतुर्विश तेर्रु थाः, तत्रैव परिसंख्यानात् । तत्र चत्रुर्शाद्ध एवार्थो रूपम् । रसनप्राद्ध एवार्थोरसः । झाणप्राद्धएवार्थो गन्धः, स्पर्शनप्राद्धोऽर्थः स्पर्शः । यद्विशिष्टे द्रव्ये एकमिल्यादिव्यवहारः सा संख्या । यद्विशिष्टे द्रव्ये पृथगित्यादिव्यवहारस्तत् परिमाणम् । यद्विशिष्टे द्रव्ये पृथगित्यादिव्यवहारस्तत् परिमाणम् । यद्विशिष्टे द्रव्ये पृथगित्यादिव्यवहारस्तत् पृथक्त्वम् । कर्मविशेषी गुणः संयोगः । संयोगिवरोधी गुणोविभागः । यद्विशिष्टे द्रव्ये परमपरिमति व्यवहारस्ते परत्वापरत्वे । आह्लादः सुरवम् । पीडा दुखम् । अनुराग इच्छा । असहिष्णुता द्वेषः । उत्साहः प्रयत्नः । पतनासमवायिकारणं गुरुत्वम् । स्यन्दनासमवायिकारणं द्रवत्वम् । यद्विशिष्टे स्निग्धमिति व्यवहारः स स्नेहः । यद् द्वितीयावस्थासम्वेत उत्पन्नः तस्य तद्वस्थापादको गुणः संस्कारः । श्रुत्यादिविहितानुष्ठानसाध्यः पुरुषगुणोऽधर्मः । श्रोत्रप्रयोधो धर्मः । श्रु त्यादिविहितानुष्ठानसाध्यः पुरुषगुणोऽधर्मः । श्रोत्रप्रयोधे श्रव्य इति ।

चतुर्विशतिः चटुर्विशतिसङ्भकाः, गुणाः गुण्त्वजातिमन्तः, गुण्त्वजातिस्तु गुण्यद्-प्रवृत्तिनिमित्ततया सिध्यति, वाच्यत्वे सति वाच्यवृत्तित्वे सति वाच्योपस्थितिप्रकारत्वं प्रवृत्तिनिमित्तत्त्वम् । गुणानां चतुर्विशतिसं ख्यकत्वे प्रमाणमाह—तत्रैव परिसं ख्यानादिति, वैशेषिकदर्शन एव रूपरसगन्धस्पर्शाः सं ख्याः परिमाणानि पृथक्ष्वं सं योगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छाद्वेपौ प्रयत्नाश्च गुणाः' इति सूत्रे ण
चतुर्विशसं ख्यकत्या परिगणनात्, सूत्रे चकारेण गुरुत्वद्गव्यव्यक्तिसं स्कारधर्माधर्म
सप्तानांशब्दानां प्रहण्णम् । तत्र रूपरसगन्धस्पर्शस्ने हसांसिद्धिकद्भवत्त्ववृद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेपप्रयत्नधर्माधर्मशब्दाः विशेषगुणाः, श्रन्ये सामान्यगुणाः, भावनान्यो यो
वायुवृत्तिवृत्तिस्पर्शावृत्तिधर्मसमवायी तदन्यत्वे सति गुरुत्वाजलद्भवत्वान्यगुण्यःवं
विशेषगुणाःवं तदन्यगुण्यःवं सामान्यगुण्यःविमितिवोध्यम् ।

तत्र चतुर्विशितगुणेषु मध्ये, रूपं लक्ष्यितः — चक्षुश्राह्मव्यार्थो रूपमिति । द्रव्य गुणकर्मणां पारिभापिकार्थपद्व्यपदेश्यत्वम् , एवकारश्चक्षुर्मिन्नेन्द्रियशहात्वव्यवच्छे-दकः, तथा च चक्षुर्भिन्नेन्द्रियजन्यप्रत्यक्षाविपयत्वेसित चक्षुरिन्द्रियजन्यप्रत्यक्षविपय-गुणत्वं रूपत्विमत्यर्थः । चक्षुस्त्विगिन्द्रियोभयशहो पु संयोगिवभादिगुणेषु चक्षुरिन्द्रि-यजन्यप्रत्यक्षविपयगुणत्वसत्त्वादितव्याप्तिवारणाय चक्षुर्भिन्नेन्द्रिजन्यप्रत्यक्षाविपयत्वे सतीति । श्रत्र येनेन्द्रियेण यद्गृह्यते तद्गता जातिस्तद्भावश्च तेनेन्द्रियेण गृह्यत इति नियमाद्रूपगतरूपत्वादिजातिरूपाद्यभावेषु चातिव्याप्तिवारणाय गुगत्वनिवेशः ।

रसं लक्ष्यित—रसनम्राह्य एवार्थो रस इति, गुणे रसमात्रस्य प्रत्यक्षं रसनेन्द्रियेण नान्यगुण्स्येत्येवकारोऽर्थयदानःतरं यो ज्योऽन्यथा तदुपादानप्रयोजनं नास्ति, तथा च रसनेन्द्रिजन्यप्रत्यक्षविपयगुण्तवं रसत्विमत्यर्थः । एवं गन्धलक्ष्णेऽपीति ।

गन्धलक्ष्णमुपदर्शयति—त्र। ण्याह्य एवार्थो गन्ध इति, त्राणेन्द्रियजन्य प्रत्यत्त-विषयगुण्यं गन्धत्विमस्यर्थः ।

स्पर्शं लत्त्यति—श्पर्शनप्राह्योऽर्थः स्पर्श इति, अत्रान्यव्यवच्छेद्फलकमेवका-रोपादानमावस्यकम् तथा च स्पर्शनेन्द्रियभिन्ने न्द्रिजन्यप्रत्यत्ताविषयत्वे सित् स्पर्शनेन्द्रियजन्यप्रत्यत्त्विपयगुण्यत्वं स्पर्शत्विमित्यर्थः । सत्यन्तोपादानाद्द्वीन्द्रिय-प्राह्योषु संयो गादिषु नातिव्याप्तिः । संख्यां लत्त्त्यति-यद्विशिष्टे द्रव्ये एकस्पित्या-दिव्यवहारः सा संख्या इति, आदिपदाद् द्वौ त्रयहत्यादीनांप्रहः । एकत्वद्वित्वा-दिविशिष्टे द्रव्ये एकमित्यादिव्यवहारः सा संख्या इति, आदिपदाद् द्वौ त्रयहत्था-दीनां प्रहः । एकत्वद्वित्वादिविशिष्टे द्रव्ये एकद्व्यादिव्यवहारो भवतीति एकत्व-द्वित्वाद्यः संख्या । संख्या । एकत्व-द्वित्वादिव्यवहारासाधारण्कारणं संख्येति पर्यवसितं लक्णम्।

परिमाणं लज्ञयति-यहिशिष्टे द्रव्ये दीर्घमित्यादिव्यवहारः तत् परिमाणम् इति, श्रादिपदाद्हरवमगु महदित्यस्य प्रहण्म, श्रत्रापि दीव्रह्नस्वादिपरिमितिव्यवहा-रासाधारणकारणं परिमाणमिति लक्षणमवसेयम्।

पृथक्ष्वं लक्ष्यित-यद्विशिष्टे द्रव्ये पृथिगित्यादिव्यवहारः तत् पृथक्ष्यम् , पृथक्ष्वगुणिविशिष्टे द्रव्येऽयमस्मात् पृथिगित्यादिव्यवहारो भवति तत् पृथक्ष्वम् । पृथग्वयवहारासाधारणकारण्यं पृथक्ष्विमत्यर्थः । द्वित्वादिपरार्धंपर्यन्तसंख्या द्वि-पृथक्ष्वादिपरार्द्धं पर्यन्तं पृथक्षव्यव्यापेश्चावुद्धिजन्यं, पर्याप्तिसम्बन्धेन व्यासञ्य-पृत्तित्वञ्च तेवाम् । श्रपेश्चावुद्धिरचायमेकोऽयमेक इत्याकारिकाऽनेकैक्ष्वप्रकारिका, तन्नाशाद्दिद्वादिसंख्यानां द्विपृथक्ष्वादीनां च नाश इति बोध्यम् ।

संयोगं लक्षयति-कर्मविरोधी गुणः संयोग इति, प्रथमक्षणे कर्म, ततो द्वितीयक्षणे विभागः, ततः वृत्वतियक्षणे पूर्वसं योगनाशः, ततः चत्रुर्धक्षणे उत्तरदेशसंयोगः, ततः पद्ध- मक्षणे कर्मनाश इत्येवमुत्तरसं योगात् कर्मनाशो भवतीति कर्मनाशकत्वात् संयोगः कर्मविरोधीति लक्षणसमन्वयः । सं युक्तव्यवहारासाधारणकारण्वं संयोगःविमत्यिप लक्षणं वोध्यम् ।

विभागं लज्ञयति-संयोगिवरोधी गुणो विभागः इति । पूर्वसंयोगनाशकःवेन संयोगिवरोधी गुण इति लक्षणसमन्वयः । संयोगिवभागौ चान्याप्यवर्त्तनौ, श्रन्या-प्ययुक्तित्वक्ष स्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगित्वम् । यत्र यद्वच्छेदेन संयोग-विभागौ वर्त्तते तत्र तदन्यावच्छेदेन्द्वतदभावाविष्वर्त्तते इत्येवमन्याप्ययुक्तित्वं तयोः, विभक्तन्यवहारासाधारण-कारणत्वं विभागत्विमत्यपि लक्ष्णम् ।

परत्वापरत्वे लक्ष्यित-यद्विशिष्टे द्रव्ये परमपरिमित व्यवहारः ते परत्यापरत्वे इति । स्पष्टम् । इदमस्मान्परिमदमस्मादपरिमितं व्यवहारासाधारणकारणे परत्वापरत्वे इत्यपि लक्षणम् । ते च दैशिके कालिके च, दैशिकपरत्वापरत्वयोर्दिक्षिण्ड-संयोगोऽसमवायिकारणम् , अधिकतरमूर्त्तीसंयोगान्तरितत्वज्ञानलक्षणाऽपेक्षाबुद्धिः परत्वस्य, अल्पतरमूर्त्तसंयोगान्तरितत्वज्ञानलक्षणाऽपेक्षाबुद्धिरपरत्वस्य च निमित्त-कारणम् । तृन्नाशाच तयोन्धाः, कालिकपरत्वापरत्वयोः कालिप्डसंयोगोऽसमवा-यिकारणम् । बहुतरसूर्यपरिश्यन्दान्तरितजन्यत्वज्ञानलक्षणापेक्षाबुद्धिः कालिकपर-स्वयं निमित्तकारणम् , अल्पतरसूर्यपरिश्यन्दान्तरितजन्यत्वज्ञानलक्षणापेक्षद्धि द्धः

कालिकापरत्वस्य निमित्तकारणं, तन्नाशात्तन्नाश इत्यत्र धिवेकः। बुद्धिलक्षणं मूले बुटितम्। तच सर्वव्यवहारासाधारणकारणं बुद्धिरित्येवं रूपं ज्ञेयम्।

सुर्ख लक्षयित-आह्वादः सुखिमिति, धन्येच्छानधीनेच्छाविषयः सुखम्, सुखेच्छा फलेच्छारूपा तत्र फलज्ञानमेव कारणिमिति भवत्ति सुखेच्छा अन्येच्छान-धीनेच्छा तद्विषवः सुखिमिति लक्षणसमन्वयः।

दुःखं लत्त्यित-पोडा; दुःखमिति । अन्यद्दे पानधीनद्दे पविषयो दुःखम्, दुःख-स्वरूपे ज्ञाते इदं मे न भवत्वितिद्दे पस्तद्विषयो दुःखं भवति न तत्रान्यद्दे पः कारणम्, किन्तु दुःखज्ञानादेव-दुःखम्भे नः भवत्विति अन्यद्देषानधीनद्देपविषयो दुःखमिति लक्षणसमन्वयः ।

इच्छां लज्ञयति-अनुराग इच्छेति, इदं मे भवत्वत्येवंविधेच्छाऽनुरागः, सा च फलेच्छोपायेच्छाभेदेन द्विविधा, तत्र फले-च्छाम्प्रति फलज्ञानं कारणम् । उपायेच्छा-म्प्रति इष्टसाधनताज्ञानं .ममेदिमिष्टसाधनिमत्याकारकं कारणम् । चिकीर्पारूपाऽह-मिदं कुर्यामित्याकारकेच्छारूषोपायंच्छाम्प्रति १६ समम .कृतिसाध्यमित्याकारकं कृति-साध्यताज्ञाममपि कारणिभति विवेकः।

द्देष निरूपयति-श्रसहिष्णुता द्देष इति, इदम्मे मा भवतु-इदं सोढुं न मया शक्यते इत्येवमाकाराऽसहिष्णुता द्विषः। सं च द्विषधः फलद्देषः, उपायद्देषस्चः फलद्देषे फलज्ञानं कारणम्। उपायद्देषे द्विष्टसाधनताज्ञानं कारणमिति।

गुरुत्यं लज्ञयति पतनासमवायिकारणं गुरुत्वम् इति, द्वितीयपतनादौ वेगस्या-समवायिकारणस्थात् तत्राति व्याप्तिवारणाय पतने श्राचे ति विशेषणं देयम् । तिना-चपतनासमवायिकारणस्यं गुरुत्वस्य लज्ञलं पर्यवसितम् । द्रवत्त्वं लज्ञयति-स्पन्दनासमवायिक।रणं द्रवत्विमिति, द्वित्रोयस्यन्दतनासमवायिक कारणे वेगेऽतिव्याप्तिवारणायाचे ति स्यन्दने विशेषणं देवप्। तेन आग्रस्यन्दनासम-वायिकारणत्वं द्रवत्वस्य लज्ञणप्।

स्नेहं लत्त्यित-यद्विशिष्टे द्रव्ये स्निग्धमितिव्यव (रः स स्नेह् इति, स्पष्टम् । चूर्णादिपिषडीभावहेतुगुष्त्वमिष स्नेहस्य लज्ञण्यम् , श्रवकृष्टस्नेह्वतो जलस्याग्नि-नाशकत्वेऽप्युत्कृष्टस्मेहस्य तस्य दहनानुकृल्यमेवेति तैलान्तर्गद्धस्निग्धजलेगाग्निरुद्दीप्त एव भवति, नतु नस्यतीति वोध्यम् ।

संस्कारं लज्ञयति-यद्द्रतीयावस्थासमवेत उत्पन्नस्तम्य तादवध्यापादको
गुणः संस्कार इति, एतच लक्षणं स्थितिस्थापकसमनुगतं, यतः वृक्षादीनां शाखादितीयावस्थाऽऽकृष्टावस्था तत्समवेतस्तदाश्रितः शाखादिस्त्यन्नस्तस्य शाखादेस्तादवस्थ्यस्यानाकृष्टावस्थाश्रितसरलत्वादेरापादको गुणः स्थितिस्थापकसंस्कार इति तत्र
लक्षणसमन्वयः । वेगाख्यभावनाख्यसंस्कारयोर्थयपि नैतल्लक्षणाक्षान्तता, तथान्युकलक्षण्वद्वृत्तिगुण्त्वव्याप्यज्ञातिमन्त्वंसंस्कारत्रयानुगतं लक्षण्मिति । श्रथवा यद्द्रव्यपदार्थो द्वितोयावस्थासमवेतस्तदाश्रितउत्पन्नः तस्य वेगवशाददूरंगत्वा पतितस्य
यः पुनरिक्तयावस्थालज्ञण्तादवस्थ्यापादको वेगाख्यस्तंस्कार इत्यनुगमनम् । यद्यपि
गुरुत्वित्यावस्थालज्ञण्तादवस्थ्यापादको वेगाख्यस्तंस्कार इत्यनुगमनम् । यद्यपि
गुरुत्वित्यावस्थालज्ञण्तादवस्थ्यापादको वेगाख्यस्तंस्कार इत्यनुगमनम् । यद्यपि
गुरुत्वित्यावस्थालज्ञण्याद्वसद्वीचीनवेगस्यापि तत्त्वम्, गुरुत्वव्यावृत्तये
च गुरुत्विमननत्वं देयम् । एवं श्रात्मा पूर्वानुभवावस्थाविलक्षण्वितीयानुभवावस्थापन्तो भावनावशात्तदनुभवावस्थालक्षण्याद्वस्थ्यापादकभ।वनाख्यसंस्काराश्रय
एवोत्यन्तः, तस्यास्य पुनः समरणं यद् भवति , तद् भावनावशादेव, भावना
च स्थितिस्थापकथदुत्तरकालेषु स्वाश्रयमनुसरतीति विचारणीयम् ।

धर्मं लत्त्रयति श्रुत्यादिविहितानुष्ठानसाध्यः पुरुषगुणो धर्म इति, स्वर्गकामो दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेतेतिश्रुत्यादिविहितो यागादिस्तदनुष्ठानसाध्यस्तत् कर्त्तुः पुरुष-स्यैव गुणाः, नतु यागाद्युपयुक्तघृतादिपरमाणुगतः, तस्य सर्वसाधारण्यवेन येन यागाद्दिः इतस्तस्येव तदन्यस्यापि संस्कृतपरमाणुसमष्ट्यु पजातशरीरादितो भोगप्रसंगात् विरध्यस्तस्य यागौदेर्धमं लक्ष्याव्यापारं विमा न स्वर्गादि फलजनकत्यभतस्त ज्जन्यो धर्मस्तद्वयापरोऽवश्यमभ्युपेयः, तदुक्तं कुसुमाञ्जलावुदयनाचर्येणः—

चिरध्यश्तं फलयालं न कर्मातिशयं विना । सम्भोगोनिविशेपाणां न भूतैस स्कृते रिप ॥ इति । अधर्मे लक्षयित अुत्यादिनिधिद्धानुष्ठानजन्यः पुरुषगुणोंऽध्

ब्राह्मणं न हन्यात्, सुरां न पिवेदिति श्रुत्यादिनिषिद्धो यो ब्राह्मण्हननसुरापानादिस्त-दनुष्ठानसाध्यस्तत्करण्जन्यः पुरुषगुण्स्तत्कर्पपुरुषसमवेतगुणोऽधर्मं इति लक्ष्मण-समन्वयः। तिस्सिद्धिर्धर्मसिद्धिवद्वसेया।

शब्दं लच्चयति-श्रोत्रप्राह्मोऽर्थः शब्द इति श्रोत्रेन्द्रियजन्यप्रत्यक्षविषयो गुणः शब्द इत्यर्थः।

कर्मण उत्त्रेपणापत्तेपणाकुळ्ळनप्रसारणगमनानि पळ्ळ विशेषा अर्ध्वाधोदेशादि-संबन्धिभेदकृताः नतु स्वरूपवैलक्ष्एयं तेपामिति तल्लच्यानि न दर्शितानि । यद्यपि सामान्यविशेषसमवायानां लन्न्यानि भावितानि, तथापि तेपां प्रमाण्सिद्धत्वोपद्रशंनाय भाषना, सामान्यं सदादिप्रत्ययहेतुसत्त्वादिकम् , विशेषा व्यावृत्तिवृद्धिहेतवः, समवाय इहेति प्रत्ययहेतुरिति गतार्थानि चैतानीति । उपसंहरित एते पट्पदार्था ह्युक्ताः समासतः इति, व्यासतस्तु एपामनन्तभेदा इत्याह श्रमन्तान्तर्गणिकभेदेन तु श्रमन्ताः, तत्र युक्त्या प्रतिपत्तत्र्या इति, अनन्तावान्तर्भेदेन पुनः अनन्तसं ख्याः तेषु पट्सु पदार्थेषु युक्तितो ज्ञातच्या इत्यर्थः, तद्यथा नवविधेषु द्रव्येषु पृथिवी नित्यानित्यभेदेन दिविधा, परमासुरूपा पृथिवी नित्या, द्व्यसुकादिरूपाऽनित्या, सापि शरीरेन्द्रियविषयसेदेन त्रिविधेति । एवं जलतेजोवायूनां भेदाः, श्राकाशस्य श्रोत्रेन्द्रियेकह्पस्वेपि पुरुषभेदेना-नेकरूपत्वम् , कर्णशष्कुल्यवच्छिन्नाकाशस्य श्रोत्रतया कर्णशष्कुलीरूपस्योपाधैरनेक-विधत्वात्, कालस्य नित्यैकरूपत्वेऽपि उपाधिभेदेन क्षण्लवद्ग्डमुहूर्त्रप्रहरदिनरात्रि-पश्चमासर्त् वर्षयुगादि भेदेनानेकविधःवम् । दिशस्यक्रपत एकःवेऽपि प्राचीप्रतीच्यु-दीच्यवाच्यादि भेदेनानेकविधत्वम्। श्रात्मनो जीवेश्वरभेदेन है विध्यम्। मनुष्यतिर्यक्षुरासुरनरकगतिभेदेन बन्धमुक्तादिभेदेनानेकविधत्वम्। मनसस्त पुरुषभेदेनानन्तत्वम्।

चतुर्विशतिसं ख्यकानां रूपादिगुणानामि प्रत्येकमनेकविधत्वम्, तत्र रूपस्य शुक्लनीलपीतरक्तदितकपिशचित्रभेदेन सप्तविधत्वम्। रसस्य तु मधुराम्लकटुक-पायितक्तनवणभेदेन पिद्धधत्वम्। गन्धस्य सुगन्धदुर्गन्धभेदेन द्विविधत्वम्। स्पर्शस्य शीतोष्ट्णानुष्ट्णाशीतभेदेन त्रिविधत्वम्। एवं रूपरसगन्धस्पर्शानां पाकजापाकजभेदेन द्वैविध्यम्। संख्या नित्यानित्यभेदेन द्विविधा, नित्यद्रव्यगतैकत्वसंख्या नित्या, तदम्या दिखादिसंख्या पराद्धपर्यन्ताऽनित्यापेचावुद्धिजन्या। परिमाणं महद्दीर्ध- हस्वाणुभेदेन चतुर्विधम्, तेषां च परममध्यमभेदेन द्वैविध्यम्, प्रथक्तवस्य संख्याविधन

त्यानित्यभेदेन तद्वान्तरानित्यद्विपृथक्तवादिपराद्धं पृथक्तवादिभेदेनानेकविधःवम्। संयोगश्पान्यतरकर्मजोभयकर्मजसंयोगजसंयोगभेदेन त्रैविध्यम् , विभागश्यान्यतर-कर्म जोम यकर्म जिमागजिमागमेदेन ्त्रैविध्यम् प्रत्वापरत्वयोशच दैशिककालिक-भेरेन दियरत्वापरत्वादिभेदेनानेकविधत्वम्, बुद्धे स्वानुभवस्मरणभेदेन देविध्यम्, प्रत्यचानुभित्युपमितिशाव्दभेदेन चतुर्विधत्वम् । तत्र प्रत्यक्षस्य लोकिकालोकिकभेदेन : है विध्यम् । कतत्र लोकिकस्य षडियालीकिकसन्निकर्ष-. जन्यत्वेन पडविधत्वम् । अलोंकिकस्यालीकिकत्रिविधसन्निकर्षजन्यत्वेन त्रिविधःवम् । एवं सविकल्पातिर्विकल्पभेदेन प्रत्यक्षस्य द्वैविध्यम्। ज्ञानस्य प्रमाऽत्रमाभेदेन है विध्यम्। तत्राप्रभायाः संशयविपर्ययभेदेन है विध्यम्। तथा सविकल्पकज्ञानस्य प्रत्यक्षपरोक्षान्यतररूपस्य विशिष्टवुद्धिविशिष्टवैशिष्ट्यवुद्-ध्युपलक्षितवैशिष्ट्यबुद्धिसमूहालम्यनबुद्ध्येकत्रद्वयमितिबुद्ध्यादिभेदेनानेकविधत्वम् । सुखदुःखयोश्च निमित्तभेदेन तत्तारतम्यभेदेन चानेकविधःवम् । इच्छाद्वे पप्रयत्नानां भेदाः पूर्वमेवोक्ताः। गुरुत्वस्यापकर्षोत्कर्षभेदेन द्वैविध्यम् । द्रवत्वस्य च सांसिद्धि-कनैमित्तिकभेदेन द्वेविध्यम्। प्रकर्णापकर्पतरतमादिभेदेन स्नेहस्यानेकविधत्वम्। संस्कारस्य वेगभावनास्थितिस्थापकभेधेन त्रिविधत्वम् । धर्माधर्मयोश्च विहितनिषिद्ध-कर्मरूपनिभित्तभेदेनानेकविधत्वम् । शब्दस्य ककारादिवर्णध्वन्यादिभेदेनानेकविध-त्वम् , तत्र वेगस्य कर्मजवेगजभेदेन द्वै विध्यम् , कर्मण्रचोत्नेपण्।पन्नेपण्।कुञ्चन-प्रसारणामनभेदेन अमण्रे चनस्यम्दनोध्र्वं व्यक्तनतिर्यगमनभेदेन चानेकविधत्वम , सामान्यस्य परसामान्यापरसामान्यपरापरसामान्यभेदेन त्रिविधत्वम्, व्यावर्त्तक-स्वभावानां विशेषाणां च नित्यद्रव्यरूपाश्रयवैचित्र्याद्वैचित्रयम्, समवायस्यैकत्वमेवे-त्येवभवान्तरभेदानां लक्षणभेदा ऊहनीया इति ।

कमप्राप्तं संशयं लक्षयति—"'श्रयं किमेवम् अन्यो वा' इति विमर्शः संशय इति स्वरूपतः । एकिसमन् धर्मिण् परस्परिवरुद्धधर्मद्वयगोचरं ज्ञानं संशय इति विषयतः । विषयज्ञानात् परस्परिधरुद्धारोप्यस्मरणान्निर्णायकाभावादुत्पन्नं ज्ञानं संशय इति कारणतः । सामान्यतोऽप्यज्ञातायां स्थूणायां परवादवस्थितायां संशयो न भवतीति तद्व्युदासार्थं प्रथमं पदम् । उपलब्धेऽप्यतिर्णीते विमतिविषये परस्परिवरू-द्धार्थास्मतेः नावंश्रधगच्छतः संशयो न भवतीति तद्व्युदासार्थं द्वितीयं पदम् । विषयोपलम्भे विरुद्धविशेषस्मरणेऽपि सति निर्णयोऽपि तरुमुपलभ्य विदूरवर्त्तनो

भवति, न तत्स शय इति तिनवृत्त्यर्थे तृतीयं पदम् । परश्यरविरुद्धारोध्यस्पृतिशतु नवित् समानधर्मदर्शनात्, कविद्वेकथर्भदर्शनात्, कविद्वादिविप्रतिपत्तोरितिः तदेतदाह कारणत्वेन सूत्रकारः ११।

अयं पुरत उपलभ्यमानः, किमिति वितर्के, एवम् अवभासमानस्वरूपः, अन्यो षा तिहिमिन्नो या, इति इत्याकारकः, विमर्शःदोलायमानावत्रोध इति लक्ष्णम् , संशय इति जस्यम् , स्वरूपतः जस्यस्यरूपात्मकिमदं लक्ष्णामित्यर्थः । तटस्थलक्ष्णां विषयतः कारणतरच भवति, तत्र प्रमाणमाइ एकस्मिन्निति, एकविशेष्वकं परस्परविरुद्धनाना-थर्मप्रकार कज्ञानं संशयः, श्रयं स्थागुर्मवेति ज्ञानं पुरोवन्यु चैस्तरविशेष्यकं स्थायुत्वतद्भाषप्रकारकं ज्ञानं, तथा निरुक्तविशेष्यकं पुरुषत्वतद्भाषप्रकारकभयं पुरुषो नवेति ज्ञानञ्च संशयः, अयं स्थागुर्वा पुरुषो वेति ज्ञानं चतुष्कोटिकं संशयः तत्र वाकारद्वयेन स्थागुत्वाभावपुरुषत्वाभावयोरु लेखात् पुरोवतिस्थूगाविशेष्यक-स्थाणुत्वस्थाणुत्वाभावपुरुषत्वपुरुषत्वाभावात्मकचतुष्कोटिप्रकारकज्ञानं इत्येके । वाकारद्वयेन संशमस्वरूपस्यैवोल्लेख इति स्थूणाविशेष्यकस्थागुत्वपुरुषत्वो-भयप्रकारकं ज्ञानं दिकोटिकं संशयः, संशयस्य दिकोटिकत्वभेवेति नियमादित्यन्ये। द्वितीयमाह विषयज्ञातादिति, विषयपदं धर्मिपरं धर्मिज्ञानादित्यर्थः, घ्रस्योत्पन्नसित्यने नान्वयः, परविरुद्धारोप्यस्मरणादित्यस्य स्थाने परक्षपरविरुद्धारोप्यस्मरणादिति पाठो े युक्तः, पपश्परिवरुद्धावनयोन्याधिकरणावर्तिनौ यावारोप्यौ तयोः स्मर्णादित्यर्थः, अस्याप्युत्पन्नमित्यनेनान्वयः, निर्णायकाभावात् एककोटिनिर्णयजनकाभावात् , इत्येवंकारणतो - कारणात्रयादुत्पन्नं ज्ञानं सं शय लक्षणमित्यर्थः। पुरोवर्त्तिधर्मिज्ञानस्थाणुत्वतद्भावरूपकोटिद्यस्मरण्तदेककोटिनिणायकाभावैतञ्चत्त्र-यादुत्पन्तम् श्रयं स्थागुर्नवेतिज्ञानं संशयः। कारणातः संशयस्य लक्ष्णे विषय-्रज्ञानाद्त्यस्य प्रयोजनमाह सामान्यतोऽपीति, सामान्यक्रपेणापीत्यर्थः; अपिना-ज्ञानस्यस्य परिप्रहः, स्थूणायां शाखादिरहितवृक्षःकन्धविशेषहपा विशेषरूपेएा स्थ्या तस्यां, धर्मियोभावादेव न त त्र संश्यो न तु धर्मिज्ञानाभावादित्याशङ्का-तिवृत्तयेत्वाह परचादविश्वतायामिति, पृष्ठभागे स्थितायामित्यर्थः। तेन ।थूणारूप धर्मी तत्र वर्तते नतु तद्भाव इति धर्मिज्ञानाभावादेव न तत्रसंशयो न तु धर्म्यभावा-दित्यर्थः । संशयो न भवति । परस्परविरुद्धारोप्यद्वयःमरणानिणीयकाभावद्वयसत्त्वेऽ-पि संशयो न भवति तद्दशाकाजीनज्ञानेऽतिव्याप्तिवारणाये तद्व्युदासार्थमित्य-

स्यार्थः, प्रथमं पदं विषयज्ञानादिपद्मुपात्तिसत्यर्थः । परस्परिवरुद्धारोप्यस्मरणादिति द्वितीयकारणोपादानप्रयोजनमाह उपलब्धेऽपीति सामान्यतोज्ञातेऽपीत्यर्थः। श्रनि-र्णीते निर्णायकाभावान्त्रिण्याविषयोक्षते, विवादविषये विप्रतिपत्तिविषये धर्मिणीतिया-वत्, परस्परविरुद्धार्थास्त्रतेः परस्परविरुद्धारोप्यद्वयस्मरणाभावात्, नावमधिगच्छव इत्यस्य स्थाने तत्त्वमनिधगच्छत इति पाठो युक्तः, तत्त्वमुभयकोठ्योरेकम्, अनिधगच्छ-तोऽज्ञानतः , तद्श्युदासार्थं तत्थ्यलीययत्किञ्चिज्ञानेऽतिव्याप्तिवारणार्थम् , द्वितीयं पदं फरस्परविरुद्धारोप्यस्मरणादितिपद्मुपात्तम् । निर्णायकाभावादिति रुतीयहेतू-पादानप्रयोजनम्पदर्शयति विषयोपलम्प इति धर्मिज्ञाने सतीत्यर्थः, एतेन प्रथमहेतु-सद्भावोद्शितः, विरुद्धविशेपस्मरणेऽभि सति परस्परविरुद्धयोर।।रोप्ययोः स्मरणेऽपि सति, अपिना विषयोपलम्भ इत्यत्रापि सति सप्तमीतिद्शितम् , एतेन द्वितीयहेतुसत्त्व-मुपद्शितम् , निर्णयोऽपीत्यपिना यस्य न निर्णयःतस्य संशयोभवति तत्र लक्ष्णसमन्वयः, किन्तु यस्य निरचय उपजायते तस्य निरचयरूपप्रतिबन्धकसद्भावान्न संशय इति सूचि-तम्, कस्य निर्णयो भवतीत्याकाङ्क्षानिवृत्त्यर्थम् आह् तरुमुपलभ्य विद्रवित्तेनो भव-तीति, यश्य तरीरूपलम्भो न पूर्वमय च विदूरवर्तित्वं तत्य न भवति, मिर्णय इति तरू-पलम्भस्य मिर्ण्यजनकत्वं तरुमुपलभ्येत्यमेन द्शितम्, न तत् संशय इति तु स्पष्टा-वगमार्थम् , तन्त्रवृत्त्यर्थे तन्त्रण्येऽतिव्याप्तिवारणार्थम् , तृतीयं द्वपदं निर्णायकाभाषा-दिति तृतीयं कारणमुक्तभित्यर्थः । परश्परविरुद्धारोप्यश्मितात् क्वतित समानधर्मदर्श-नादिति भवतीतिशेषः। उभयकोटिसहचरितो धर्मः समानधर्मः साधारणधर्मः तस्य दर्शनादुपलम्भात् , क्वचित् श्थारवादौ, परस्परविरुद्धारोष्ययोः श्थागुत्वतद्मावयोः पुरुषत्यतद्भावयोर्वाः सृतिः स्मर्ं भवतीति, यथोक्चै तरत्वं श्थागत्ववति श्थागत्वा-भाववति च वर्तते एवं पुरुषत्ववति पुरुषत्वाभाववति च वर्तते इत्यभयकोटिसहचरि-तत्वात् साधारणो धर्नः तस्य पुरोवत्तिनि दर्शनादयं स्थाणुर्नवेति अयं पुरुषी न वेति संशया भवतीति । क्यचिद् नेकधर्भदर्शनात् क्वचित् शब्दादौ,श्रनेकधर्मस्यप्रसिद्धनित्या-नित्याभ्यामाकाशादि घटादिभ्यां ृव्यावृत्तत्वादसासारण्धर्मस्य शब्दत्वादेर्दर्शनादुपत्त-म्भारर परस्परविरुद्धारोप्ययोर्निस्यत्वानिस्यत्वयोः स्मृतिर्भवति ततश्च शब्दो निस्यो नवेत्यादिसंशय उपजायत इति, क्वचिद्वादिविप्रतिपत्तीरितीति, क्वचित् प्रपञ्चादौ वादिनोरद्दे तवादिद्दे नवादिनोः विरुद्धा प्रतिपत्तिक्त्रीनं यस्मादितिव्युत्पत्त्या विरुद्ध-धर्म द्वयप्रतिपादकं प्रपञ्जो मिथ्या न बेतिवाक्यं विप्रतिपत्तिस्तस्मात् परश्परिकद्धा- रोप्ययोर्मिध्यात्वतद्भावयोः स्मर्णात् प्रपञ्चो मिध्या न वेतिसंशय उपजायते,
एषं मीमांसक - नैयायिकाद्योर्घादिप्रतिवादिनोरशब्दो नित्यो न वेत्यादिविप्रतिपत्तिवाक्यात्रित्यत्वानित्यत्वयोः स्मर्णाच्छव्दो नित्यो न वेति संशयो भवतीति ।
उकार्थे सूत्रकारस्य भगवतो महर्षेगौतमस्य संवाद्मुपद्शीयित तदेतदाह कारणत्वेन
सूत्रकार इति, तत् सूत्रञ्च:—

'समानानेकथम्मोपपत्तेविप्रतिपत्तेरूपलदृध्यनुपलदृध्यद्यवरथातच विशेषापेशो विमर्शः संशयः इति । संशय इति लक्ष्यनिर्देशः, विमर्श इत्यत्र विशव्दो विरोधार्थः, मृशिक्षानार्थः, स्रत्र संशय इति एकिस्मन् चिमिणीति पूरणीयम् , तेनैकिस्मन् धिमिणि विरोधेन भावाभावप्रकारकज्ञानं संशयः । तत्र कारण्मुखेन विशेषलक्ष्णान्याह् समानेत्यादि, उपपत्तिज्ञांनम् , तथाच समानस्य विरुद्धकोटिद्वयस्य । साधारण्यमं वद्धिज्ञानजन्य । विप्रतिपत्तिविरुद्धकोटिद्वयोपस्थापकः शब्दः तस्मादित्यर्थः , यद्यपि शब्दस्य न संशायकत्वम् , तथापि शब्दात्कोटिद्वयोपस्थितौ मानसः संशय इतिवद्ति इति । एवं वृत्तावुपलव्य वस्य प्रत्यवत्तापरामर्शसाध्याभावव्या- एवे स्वाप्तिक्षिक्ष साध्यव्यवत्तापरामर्शसाध्याभावव्या- एवे स्वाप्तिक्षिक्ष साध्यव्यवत्तापरामर्शसाध्याभावव्या- एवे स्वाप्तिक्ष । सन्प्रतिपक्ष । सन्प्रतिपक्ष । स्विक्षवित्र स्विक्षवित्र दिव्योपस्य । सन्प्रतिपक्ष । स्वाप्तिक्ष । स्विक्षवित्र स्विक्षवित्र स्विक्षवित्र स्वाप्तिक्ष । स्वाप्तिक्ष । स्वाप्तिक्ष । स्विक्षवित्र स्विक्षवित्र स्विक्षवित्र स्वाप्तिक्ष । स्वाप्तिक्य । स्वाप्तिक्य । स्वाप्तिक्ष । स्वाप्तिक्य । स्वाप्तिक्य । स्वाप्तिक्ष । स्वाप्

क्रमप्राप्तं प्रयोजनं लक्ष्यति :

"यमर्थमिषिकृत्य प्रवक्ति तत् प्रयोजनिमिति (अ० १।सू०२४) सुगमं सृत्रम्।" इदं च व्याख्यातं वृत्तावित्थम् अधिकृत्य उद्दिश्य, तथा च प्रवृत्तिहेत्वच्छा-विषयत्वं तत्त्वम्, विषयत्वं साध्यत्याख्यविषयताविशेषः,तेन सुखत्वादिवारणम्, प्रवृत्तिहेत्वितिस्वरूपकथनम्, तक्षकचूड़ामणिसुमेर्वादिप्राप्तिवारकं तदिति केचित्, आत्र च निरुपाधीच्छाविषयत्वात् सुखदुःखाभावयोर्मु ख्यं प्रयोजनत्वम्, तदुपायस्य तदिच्छाधीनेच्छाविषयत्वाद्गौणं प्रयोजनत्विमिति। क्रगप्राप्तं दृष्टान्तं लक्ष्यितः

"व्याप्तियहण्विपयो दृष्टान्तः, स द्विविधः साधम्यवैधम्यभ्याम्, साधनधर्मन् प्रयुक्तसाध्यधर्मवान् धर्मी साधम्यदृष्टान्तः, साध्यधर्मनिवृत्तिप्रयुक्तसाधनधर्मनिवृत्ति-

मान वैधर्म्यद्वष्टान्तः, एतेनैवाद्वष्टान्ताः तदाभासाश्च निराकृताः । 🦥

व्याप्तिप्रह्णेति यस्मिन्धर्मिणि महानसादौ ह्रदादौ वा साध्यसाधनयोवैहिधूमाधी। म्साध्याभावसाधनाभावयोर्वह्न्यभावधूमाभावाद्योर्वा यो यो धूमवान्, स दक्षिमान्, यथा महानसं, यत्र यत्र धूमस्तत्र विद्वर्यथा महानसे इति, यो न विद्वमान् स न धूम-वान् यथा हुदः, यत्र यत्र वहाःभावस्तत्र धूमाभावः यथा हुदे इति वेत्येवमन्वयव्याप्ति-ब्रह्णं व्यतिरेकव्याप्तिब्रह्णं च भवति तादृशव्याप्तिब्रह्णविषयो नहानसादिः हृश-दिश्च दृष्टान्त इत्यर्थः, स दृष्टान्तः, साधम्यंवैधम्याभ्यां, दिविधः द्विप्रकारकः, साध-क्यंद्रव्टान्तलक्ष्णमाइ साधनधर्मेति साधनं हेतुश्तद्रूपो योधर्मश्तत्प्रयुक्तःतद्धीन! यस्ताध्यधर्मः साध्यक्ष्पो धर्मस्तद्वान् तदालयः साधम्यद्विद्यान्तः, यथा धूमादिधम-प्रयुक्तजहन्यादिधर्मवान्महानसादिः साधम्यद्वष्टान्तोऽन्वयन्याप्तिप्रहृण्विपय इत्यर्थः। वैधर्म्यत्वरान्तलक्षण्याह साध्यधर्मानवृत्तीति, व्यापकीभृतविधैयात्मकधर्माभावप्रयो-**उय**ज्याप्पोभूतहेत्वभावात्मकधर्मवान् वैधर्म्यद्वाद्वान्तः। प्रयोज्यधूनाद्यभावाश्रयो इत्।दिवेंधर्म्यदृष्टान्तो व्यतिरेकव्याप्तिप्रह्णविषय इत्यर्थः। "ग्रान्वये खाधनं व्याप्यं साध्यं व्यापकिष्मव्यते । साध्याभावोऽन्यथा व्याप्यो व्यापकः साधनात्ययः ॥१॥" इति वचनं प्राचामत्रानुसन्धेयम् । साध्यसाधनयोग्साहचर्य-निद्यमः स्वव्यापकसाध्यसामानाधिकरण्यस्पोऽन्वयव्याप्तः, साध्याभावसाधनाभाव-योस्साहचर्यनियमः साध्याभावन्यापकसाधनाभावसामानाधिकरण्यख्पो व्यतिरेक-व्याप्तिः, किन्तूक्तरूपा व्यतिरेकव्याप्तिः प्रकृतहेतौ न वर्त्त तेऽतस्तत्समन्वयार्थः साध्या-भावव्यापकी भूताभावप्रतियोगित्वं व्यतिरेकव्याप्तिरितिगीयते, यत्र केवलान्वयव्याप्ति-रेव वर्त्त ते स हेतुः केवलान्वयी, तस्य पज्ञसत्त्वसपक्षसत्त्वावाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वानि चत्वारि रूपाणि गमकताशयोजकालि, यथा इदं वाच्यं क्रोयत्वादित्यादौ, केवला व्यतिरेकव्याप्तिरेव स हेतुः केवलव्यतिरेकी, तस्य पक्षसत्त्वविपक्षासत्त्वावाधि-तत्वासत्प्रतिपक्षितत्वामि चत्वारि रूपाणि गमकताप्रयोजकानि, यथा पृथिवी इतरे भ्यो गन्धवत्त्वादित्यादौ । यत्रान्वयव्यतिरेकव्याप्त्योरूभयोरपि भावः स हेत-ो र्न्वयव्यतिरेकी, तथ्य पन्नसत्त्वसपन्नसत्त्वविपक्षासत्त्वावाधितःवासत्प्रतिपन्नितःवानि पञ्च रूपाणि गमकताप्रयोजकानीत्येवं हेतुत्रैविध्यभवसातव्ययम्। एतेनोक्तदिशा दृष्टान्तलस्याप्रकृपयोन, अदृष्टान्ताः दृष्टान्तिभन्नाः साधमर्थवैधमर्थदृष्टान्तलक्ष्या -नाक्रान्ताः निराकृताः, दृष्टान्ताभासाः साध्यविकल-साधनविकलोभयविकलादय -दृष्टान्ताभासा उक्तलक्ष्यानालिङ्गितत्थान्निराकृताः प्रक्षिप्ता इत्यर्थः। कमप्राप्तं सिद्धान्तं लक्षयतिः—

"प्रामाणिकोऽयमितिकृत्वाऽभ्युपगतोऽर्थः सिद्धान्तः । स चतुर्विध- परिसंख्या-नात्, तत्र वचनतो द्विविधः, सर्वतन्त्राभ्युपगतो चचनतः सर्वतन्त्रसिद्धान्त इत्येकः । नियततन्त्राभ्युपगतो वचनतः प्रतितन्त्रसिद्धान्त इति द्वितीयः । अर्थतोऽपि द्वेधा, तन्त्रानुमेयानुपक्तसिद्धिरधिकरणसिद्धान्तः । परतन्त्रोक्तः स्वतन्त्रे चानिषिद्धोऽभ्युयगम-सिद्धान्तः" ।

प्रामाणिकोऽयमितीति अयमर्थः प्रमाणिसद्ध इति बुद्ध्या बाऽऽकल्य्याभ्यूपगतः स्वीकृतोऽर्थः प्रमाण्सिद्धस्यार्थस्याभ्युपगमो वा सिद्धान्त इत्यर्थः। स सिद्धान्तः, चतुर्विधः सर्वतन्त्रप्रतितन्त्राधिकरणाभ्युपगमसिद्धान्तभेदेन चतुःप्रकारक इत्यर्थः। तत्र प्रमाणमाह परिसंख्यानादिति भगवता गौतममहर्षिणा-'तन्त्राधिकरणाभ्युपगम-शंश्यितिःसिद्धान्तः ( अ० १। आ० १। सू० २६ ) इति सूत्रेण सिद्धान्तसामान्यलज्ञ-ग्रामिधाय 'स चतुर्विधः सर्वतन्त्रप्रिततन्त्राधिकरणाभ्युपगमगंश्थित्यर्थान्तरभावात' ( अ० १। आ० १। सू०:२७ ) इति सूत्रे तस्य चतुर्विधतया परिगणनात्, अर्थान्तर-भावादित्यस्य भेदादित्यर्थः । तत्र चतुविधेषु मध्ये, वचनतः शब्दतः द्विविधः द्विप्रकारः, तावेव प्रकारी क्रमेणोपदर्शयति सर्वतन्त्रेति, नियततन्त्रेति च, एक: एकप्रकारकः, द्वितीय: द्वितीयप्रकार:, प्रेमयसिद्धिः प्रमाणाद्भवतीति सर्वतन्त्रेषु यचनतोऽभ्युपगतोऽर्थः सर्वतन्त्रसिद्धान्तः, उत्पत्तोः पूर्वे कारणे सदेव कार्ये कारणव्यापारतः प्रादुर्भवतीति वचनतः सत्कार्यावादाभ्युपामः सांख्यस्य, उत्पत्तेः प्रागसदेव कार्यं कारणव्यापारा-जायते इति वचनतोऽसत्कार्योत्पादाभ्युपगमोक्षपादादेरिःचेषं प्रतितन्त्रं विभिन्नाभ्यु-पगभिषयोऽथीं वचनतः प्रतितन्त्रसिद्धान्त इति निर्गतितोऽर्थः। व्यर्थतोऽपि द्वेधा शब्दतो यथा द्विप्रकारः तथाऽर्थतो द्विप्रकारः सिद्धान्तः। तत्र आद्यमधिकरण्सि-द्धान्तमाह तन्त्रेति तन्त्रेण शास्त्रेण श्रात्मनो योऽहं बाल्ये पितरावन्वभूवं सोऽहं स्थविरे नप्नुननुभधामीति प्रत्यभिज्ञयाऽनुमेयो क्षणभङ्गभङ्गः आत्मा न क्षणिकः पूर्वापरावस्थानुगतैकत्वप्रत्यभिज्ञाविषयत्वादित्यनुमानविषयीभृतस्तद्नुषक्तस्य सम्पृक्तस्य स्थिरात्मनः सिद्धिरधिकरण्सिद्धान्त इत्यर्थः । 'यत्सिद्धावन्यप्रकरण्सिद्धिः छोऽधिकरणसिद्धान्तः (द्य० १। आ० १ सूत्र० ३०) इति सूत्रस्य भाष्ये 'यस्यार्थस्य सिद्धावन्येऽर्था अनुषज्यन्ते न तैर्विना सोऽर्थः सिध्यति तेऽर्था यद्धिकानाः सोऽधि

करणिसद्धान्तः, यथा देहेन्द्रियन्यः ित हो ज्ञाता दर्शनस्पर्शनाभ्यामेकार्थप्रहणादिति, स्रित्रानुपङ्गिणोऽर्था इन्द्रियनानात्वं नियत्विपयाणोन्द्रियाणि स्वविपयप्रहणिङ्गानि ज्ञातुर्ज्ञानसाधनानि, गन्धादिगुण्ज्यतिरिक्तं द्रव्यं गुणाधिकरण्म, स्रिनियत्विपया-रचेतना इति प्वार्थसिद्धावेतेऽर्थाः सिध्यन्ति न तैर्विना सोऽर्थः सम्भवतीति' इत्थम्भावितमत्रानुसन्धेयम्। सिद्धान्तम्यार्थतो दितीयप्रकारं लच्चयति परतन्त्रांक इति, यथा वेशेपिकदर्शने उक्तं मनस इन्द्रियत्वं गौतमदर्शने चानिपिद्धं भवत्यक्ष-पादानुयायिनामभ्युपगमसिद्धान्त इति।

क्रमप्राप्तमवयवं लज्ञयतिः -

"नान्तरीयकप्रतिपादकवाक्यैकदेशा श्रवयवाः। ते पक्च परिसङ्ख्यानात्। तत्र साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञेति सुगमं सूत्रम्। साधनत्वाभिव्यञ्जक्षविभक्त्यन्तं लिङ्गवचनं हेतुः। धून इत्यादिरूपस्य निराकरणाय प्रथमं पदम्, व्याप्तिवचनस्य हेतुत्वनिराकरणाय द्वितीयं पदम्, स द्विविधः साधम्यवैधम्यभ्याम्, विशिष्टमन्वयिलिङ्गवचनं साधम्यहेतुः। विशिष्टं केवलव्यतिरेकिलिङ्गवचनं वैधम्यहेतुः। व्याप्तिप्रदर्शनपुरस्सरं सम्यग्द्ष्टान्तवचनमुदाहरणम्। व्यापिप्रदर्शनेति श्रनुपदर्शितव्याप्तिकस्य घटवदिति हष्टान्तमात्रस्य निरासः। तदपि द्विविधं द्षष्टान्तभेदात्, स चोक्तः। धर्मिणिलिङ्गोपसंहार उपनयः। साध्योपसंहारो निगमनम्।"

नान्तरीयकेति, ष्यययवा इति लच्यनिर्देशः, नान्तरीयकप्रतिपादकवाक्यदेशा इति लक्षणोक्तः। स्रत्रेकदेशा इत्येतावन्मात्रोक्तो प्रमेयादेः प्रत्येकं सर्व एव पदार्था एकदेशा इति स्रवयवानात्मके घटादिपदार्थेऽति ग्याप्तः, वाक्येकदेशा इत्युक्तावि न्यायमिन्नवाक्येकदेशेष्ववयवानात्मकेष्वतिव्याप्तः, प्रदिपादकवाक्येकदेशा इत्युक्तो चाप्रतिपादकाकाच्छादिरहितव क्येकदेशानां वारणेऽप्याकांचा-सत्त्वादिमन्त्र्यायमिन्नवाक्येकदेशेष्ववययवानात्मकेष्वतिव्याप्तः स्यादतो नान्त-रीयकत्वमि वाक्यविशेषण्म्, नान्तरीकत्वं व्याप्यत्वं तम्न प्रकृतेऽवान्तरत्वं तदिष परार्थानुमितिजनकपरामर्शजनकत्वेन विवक्षितम् तेन प्रकरणाहिकाध्यायप्रनथ-सन्दर्भाणां महावाक्यानामवान्तरवाक्यानि न्यायमिन्नान्यपीति तदैकदेशेष्ववयवानात्मकेषु नातिप्रसंगः, एकदेशत्वन्न घटकत्वं तच्च तन्निकृपितविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शननकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयितानिक्पकत्वं, परार्थानुमितिजनकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयिताव्यापक्तिकानकपरामर्शनकत्वन्नविपयिताव्यापक-विषयिताव्यापक-विषयिताव्यापक-विषयिताव्यापक-विषयिताव्यापक-विषयिताव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्याव्यापक-विषयित्वाव्यापक-विषयित्याव्यापक्यापक्यापक्यापक्याप

दिपञ्चकसमुद्रायलक्ष्ण्न्यायस्यैव, तथाचोक्तदिशा उचितानुपूर्वीकप्रतिज्ञादिपञ्चक-समुद्रायात्मकन्यायवाक्यनिरूपितविषयिताञ्यापकविषयितानिरूपकवाक्यत्वमवयवस्य लक्षणं प्रकृतलक्षण्याक्यामिप्रेतमित्यर्थः। ऋजवस्तु प्रतिज्ञाहेतृद्राहरणोप-नयनिगभनान्यत्मत्वमवययत्वमित्याहुः। ते व्यवयवाः, पञ्च पतिज्ञाहेतृद्राहरणो-पन्तयनिगमनभेदेन पञ्चसंख्याकाः,।

ननु जिज्ञासासंशयशक्यप्राप्तिप्रयोजनसंशयव्युदासाः पञ्च, प्रतिज्ञाद्यः तेपां मेलनेन दशाषयवाः, प्रयोजनं हानादिबुद्धयः, तत्प्रवर्तिका जिज्ञासा, तज्जनकः संशयः, शक्यप्राप्तिः प्रसाणानां ज्ञानजननसामध्यम्, संशयव्युदासस्तर्कः, इत्येवं तात्पर्यटीकायां व्याख्याता इमे, तत् कथं पञ्चसंख्याका अवथवा इत्याराङ्काराङ्कृनमू-जनायाह परिसंख्यानादिति भगवताः महर्विणा गौतमेन "प्रतिज्ञाहेत्दाहरणोपनय-निगमनान्यवयवाः" (श्व० १। श्वा० १। सृ० ३२) इति सृत्रेण पञ्चानाभेवावयवानां परिगणनादित्यर्थः। भाष्ये चोल्लिख्य निराष्ट्रताः जिज्ञासाद्योऽवयवत्या, तथा च भाष्यमः-"दशावयवानेके नैयायिका बाक्ये सञ्चक्षते,-जिज्ञासा संशयः शक्यप्राप्तिः प्रयोजनम् संसयव्युद्वास इति, ते कस्मान्तोच्यन्त इति, तत्राप्रतीयभानेऽर्थे यत्ययार्थस्य प्रवर्त्तिका जिज्ञासा, श्रप्रतीयमानमर्थं कस्माजिज्ञासते ? तं तत्त्वती ज्ञातं हास्यामि बोपादास्य उपेन्निष्ये वेति, ता एता हानोपादानोपेनाबुद्धयःतत्त्व-ज्ञानस्यार्थंस्तदर्थं जिज्ञासते, सा खिल्वयमसाधनमर्थस्येति, जिज्ञासते, सा खिल्वय-· मसाधनमर्थस्येति, किज्ञासाधिक्ठानं संशयरच व्याहतधर्मोपसङ्गातात् तत्त्वज्ञाने प्रत्यासङ्गः, व्याहतयोहिं [ धर्मयोरन्यतरतत्त्वं मंत्रितुमहंतीति, स पृथगुपिद्वटोऽप्य-साधनमर्थस्येति । प्रभातः प्रामाणानि प्रमेयाधिगमार्थानि सा शाक्यवाप्तिने साधकस्य वाक्यस्य भागेन युज्यते प्रतिज्ञादिबहिति। प्रयोजनं तत्त्वावधारणमर्थं साधकस्य ·वाक्यस्य फलं जैकदेश इति । संशयव्युदासः प्रतिषक्षोपवर्णनं तत्प्रतिषेधेन तत्त्वज्ञा-नाभ्युत्ज्ञानार्थम् , नत्वयं साधकवाक्यैकदेशाँइति । प्रकरणे तु जिज्ञासाद्यः समर्थाः श्रवधारणीयार्थोपकारात्, तत्त्वार्थसाधकभावात् प्रतिज्ञादयः भागा एकदेशा अवयवा इति" इति । तत्र त्रेषु पञ्चस अवयवेषु मध्ये, 'साध्य-निर्देशः प्रतिज्ञा' एवं स्वरूपं, सृतं प्रतिज्ञानधरापप्रतिपादकं गौतमसूत्रम, सुगमं सखावबोधिमत्यर्थः । अत्र साध्यनिर्देश इति लक्ष्णोक्तिः, प्रतिक्रोति लद्यनिर्देशः, साध्यस्य साधनीयस्य बह्विमत्त्वादिना पर्वतादेः निर्देशः पर्वतो वह्विमानित्याद्यात्मकं

वचनं प्रतिज्ञा, एतस्य साध्यांशे साध्यतावच्छेदकप्रकारताविलसण्यकारताशून्यत्वे स्ति प्रवतावच्छेरकावच्छित्रपक्षिण्ठविशेष्यतानिक्षप्रत-साध्यतावच्छेदकावच्छित्र-साध्यलिष्ठप्रकारतानिक्षपकशोधजनकं न्यायान्तर्गतं वाक्यं प्रतिहोति, न्यायान्तर्ग-तत्वे सति प्रकृतपञ्जावच्छेदकावच्छिन्नपत्रकप्रकृतसाध्यतावच्छेदकावच्छिन्नसाध्य-विषय गाविल ज्ञण्विषयताक योधाजनकत्ये सति शक्ततपत्ते प्रकृतसाध्ययोधजसकत्यं प्रतिज्ञात्वभितिवार्थः, न्यायान्तर्गतसित्यस्य न्यायान्तर्गतत्वे सतीत्यस्य वोपादाना-न्त्याय बहि भू ते प्रकृत पक्षक- कृतसाध्यक- बोधजसके बाक्ये नातिव्याप्तिः, साध्यांशे साध्यतावच्छेरक ।कारताविज्ञक्ष्णप्रकारताशून्यत्वे सतीत्यस्व प्रकृतपक्षतावच्छेद-काबच्छित्रभपञ्चक-प्रकृत प्राध्यताच च्छेद काबच्छित्रसाध्ययिपयताविलभुण्विपयताकवी-धाजन इत्वे सतीत्यस्य बोपादानात् व्याप्तपन्नधर्महेतुज्ञाप्यसाध्यविशिष्टवोधक-रूपे जिनमने साध्यांने साध्यतावच्छेद भातिरिक्तस्य व्याप्तपक्षधमंहेतुज्ञाप्यत्वस्य-प्रकारत्वान्नाति व्याप्तिरिति । हेत्ं लक्ष्यित साधनत्वाभिव्यंजकविशकत्यान्तिमिति, अत्र हेतुरिति लद्यभिर्देशः, अन्यक्षक्ष्णवचनम्, साधनत्वस्यातुभितिजनकत्वस्याभि-व्यक्तिका या विभक्तिः पञ्चननी तृतीया वा तद्नतं लिङ्गवचनं लिङ्गप्रतिपादकः शब्दः धूनात् धूपेन वेन्यादिः हेतुः हेतुन्वरूपोऽवयवहत्यर्थः, धूम इत्यादिरूपस्य धूमः धूमं धूमाय धूमस्य धूमे इत्येवं प्रथमादिविभक्तवन्तस्य, निराकरणाय हेत्ववयवत्ववारणाय, प्रथमं पदं साधनस्वाभिःयञ्जकविभक्त्यन्तिनिवचनम् । व्याप्तिवचनस्य व्याप्ति-प्रतिपःदक्तस्य यत्र यत्र यूपस्तत्र विद्धाः यो यो धूमवान् स विद्धमान् इत्यादेः साधन-वाह्मधूमयोरविनाभावादित्यादेः, त्याभिन्यञ्जकविभक्तयन्तत्वाभावाद्वारणेऽपि हेतुत्वशिराकरणाय हेत्ववयवस्वितरासाय, द्वितीयं पदम् लिङ्गवचनमिति पदमित्यर्थः। स द्विविधः, सायम्ब्विधम्बाभ्याम् . साथम्ब्वेदुः वैधभ्यंहेतुरित्येवं द्विप्रकारको हेतु-रित्यर्थः । तत्र साधभर्यहेत्ं लक्ष्यति विशिष्टमन्वयिलिङ्गवचनं साधमर्यहेत्रिति, विशिष्टमभिष्यस्यमानोदारणप्राह्यान्वयव्याप्तिमत्तया प्रतिसन्धीयमानम्, अन्वयि-. लिंगवचनं साध्यान्वयव्याप्तिमतोलिङ्गस्य ववनं स्वाधभर्यहेतुः, ज्ञातान्वयव्याप्तिकहेतु-बोधको हेत्ववयवः साधम्यंहेत्रिरत्यर्थः । वैधम्यंहेत् लक्ष्यति विशिष्टं केवक्षव्यति-रेकिलिङ्गवचनं वैधम्पंहेत्रिति, विशिष्टं अभिधास्यमानोदाहरण्याह्यस्यतिरेक-व्याप्तिभत्तया ,प्रतिसन्धीयमानम्, केवलव्यतिरेकिग्गोऽन्वयव्याप्तिरहितव्यितरेक-च्याप्तिमतो जिङ्गस्य वचनं वेधन्यहेतुः, ज्ञातच्यतिरेकव्याप्तिकहेतुवोधको हेत्ववयव-

वेधम्यहेतुरित्यर्थः। प्रथमलक्ष्णे श्रज्ञातव्यतिरेकव्याप्तिकज्ञातान्वयव्याप्तिकहेतु-बोधकत्वस्योपादाने केवलान्वयिहेतुलच्याम् , द्वितीयलक्ष्णेऽज्ञातान्वयव्याप्तिकज्ञात-व्यतिरेक व्याप्तिकहेतुबोधकत्वस्योपादाने केवलव्यतिरेकिहेतुलद्यसम्, एतेन प्रतीता-न्वयव्यतिरेकव्याप्तिकहेतुवोधको हेत्ववयवोऽन्वयव्यतिरेकी हेतुरित्यपि सृचितिपिति । उदाहरणं लक्ष्यति व्याप्तिप्रदर्शनपुरःसरं सभ्यग् दृष्टान्तवचनसुदाहरणम् इति, व्याप्ते: साध्यहेतो: साध्याभावहेत्वभावयोर्वाऽधिनाभावस्य यत् प्रदर्शनं कथनं तत्यु-रस्सरं तत्पूर्वंकं प्रथमं वद्भिधायेति यावत्, सम्यग् सभीचीनतया, दृष्टान्तस्य साध्यहेतूभयवत्तया निश्चितस्योदाहरणस्य वचनं कथनभुदाहरणम्, व्पाप्तिप्रदर्शन-पुरस्सर्भित्युपादानप्रयोजनमाह व्याप्तिप्रदर्शनेतीति, व्याप्तिप्रदर्शनपुरस्सर्मित्य-स्योपादानादित्यर्थः । अनुपदर्शितव्याप्तिकस्य ज्ञित्यङ्करादिकं सकर्वः कार्यत्वादि-स्यादिशयोगे अनुपदर्शिताऽनुद्भाविता व्याप्तिर्यस्य तस्य यद्यत् कार्यं तत् सकतृंकमिति व्याभिवचनापुरस्कृतस्य घटवदिति दृष्टान्तमात्रस्य, निरासः उदाहरणावयदत्व-व्यवच्छेदः। तद्पि उदाहरणयपि, हिविधम् हिप्रकारम्, हच्टांतभेदात् साधम्य-हुद्रान्तवैधर्म्यहुष्टान्तभेदात्, यो यो धूमवान् सर्वाह्मान् यथा महानसमिति साधर्म्य-हच्टान्तः, यो न वह्निगान् सम धूमबान् यथा हद इति वैधर्म्यहच्टान्त इति, सच हुद्रान्तभेद्रच, उक्तः हुद्रान्तलक्ष्णातिरूपणे पूर्वभूपदर्शितः। उपनयं लक्ष्यति धर्मिणि लिङ्गोपसंहारः उपनयइति, धर्मिणि पत्ते, लिङ्गोपसंहारः लिङ्गश्योदाहरणी-पद्शितसाध्यव्याप्तिविशिष्टहेतोरुपसंहार उपसंहरणं विह्नव्याप्यधूमवानयं पर्वत इति तथा चायमिति वा उपनयः, व्यतिरेकव्याप्तिमत्तया हेतोरूपसंहारम्तु वद्यभाव-व्यापकोभूताभावप्रतियोगिधूमवाँश्चायमिति । केवलव्यतिरेकिणि न तथेवम् पृथिबी-तरत्वव्यापकगन्धाभाववती न पृथिवीत्युपसंहार उपनय इत्यर्थः। निगमनं लक्ष्यति साध्योपसंहारो निगमनिमित, धर्मिणीत्यनुवर्त्तते, धर्मिणि साध्यवचनं प्रतिज्ञाऽपि तत्रातिब्याप्तिवारणाय "हेत्वपदेशात् शतिज्ञायाः पुनवंचनं लिगमनम्" ( अ० १ आ० १। सू० ३६ ) इति गौतमसूत्रे हेत्वपदेशादित्युक्तम्, तद्नुसारेणात्रापि व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्महेतोः कथनपुरस्तरं पत्ते साध्यस्योपसंहरणं निगमनम्, एतच **च्यातपत्त्रधर्धहेतुकथनपूर्वकसाध्यविशिष्टपक्षः दर्शकः** च्यातपक्षधर्महेतुज्ञाप्यसाध्य-विशिष्टपत्तवोधकस्तादृशसाध्यबोधको वा न्यायावयवो निगमसिसत्यत्र पर्यवस्यति, म्बन्वियनि तस्मात्तथेत्यपसंहारः, व्यतिरेकिणि तु तस्मान्न तथेत्यपशंहार इति ।

तर्कनिर्णययोः क्रमेण लक्ष्णे आहः -

"व्याप्याङ्गीकारेऽनिष्टव्यापकशसञ्जनं तर्कः। परीक्षासाध्यमर्थावधारणं निर्णयः।

व्याप्पाङ्गीकार इति, व्याप्याङ्गीकारेऽनिब्टव्यापकप्रसञ्जनमिति तर्क इति जदयवचनम् । कुत्र व्याप्याङ्गीकारे व्यापकप्रसञ्जनमनिष्टमित्याकाच्छा-निवृत्तये व्यापकाभाववत्तयानिर्णाते धर्मिणि इत्यवश्यमुपादेयम्, व्यापकाभाववर्ति च व्याप्याभावस्यैव सत्त्वं न तु व्याप्यस्येति तदङ्गीकार आहर्यारोपरूप एव, तेन च व्यापकप्रसञ्जनमपि तथैवाहार्यारोपरूपमिति तस्यानिष्टत्वमनुक्तमप्युपनिपततीति तद्वपादानं स्वरूपोपरञ्जकनेव, इत्थं च व्यापकाभाववत्तया निर्णीते धर्निणि व्याप्या-रोपेण व्यापकारोपस्तर्क इति पर्यवसितं क्षलण्म् , हृदो यदि निर्वहिः स्यात्रिर्धूमरस्याः दित्याय वारणाय मूलोक्तलक्ष्णेऽनिष्टेतिप्रसंगे विशेषण्मुक्तं, पर्यवसितलक्ष्णे च व्यापकाभाववत्त्वा निर्णीते धर्मिणीत्यनेनैव तथ्य वारणं, हृदस्पधर्मिणो धूमलक्ष्ण-व्यापकामाववत्त्वा निर्णीतःवाभावात्, अनेनैवायोगोलकं यदि निर्वेहिः स्यानिष्यमः स्यादित्यादेरिप वारणम्, अयोगोलकं यदि निधूमः स्यान्निर्वेह्निः स्यादित्यादेस्त ड्याप्यारोपेणेत्यस्योपादानादेव वारणं धूमाभावस्य वह्यभावाज्याप्यत्वाद्वह्रन्यभाव-स्यापि भूमाभावाव्यापकत्वादिति । एवं निर्वेह्विः स्यात् अद्रव्यं स्यात् इत्यादिवारणाया-पि तत्, यद्वयाप्यारोपाधीनस्तदारोप इत्यर्धगतये व्यापकेति, श्रप्रयोजकत्वादिशङ्का-कलङ्कितेन हेतुनाऽर्थस्य साधनसराक्यमतस्तदाराङ्कानिवर्त्तनं तर्कफलं, तेन यत्राप्रयोज-कःवादिशङ्का नावतरित तत्र तकी नापेक्षितव्यः । अध्यपञ्चविधत्वं वृत्तावुपद्शितम्। तथा च तद्यम्थः-

'स चायं पञ्चविधः, ष्ठात्माश्रयान्योन्याश्रयचक्रकानवस्थातद्भ्यवाधितार्थेत्रसंग-भेदात्, स्वस्य स्वापेक्षित्वेऽनिष्टत्रसङ्ग ष्ठात्माश्रयः, स चोत्पत्तिश्यितज्ञप्तिद्वारा त्रेधा, यथा यद्ययंवटः एतद्घटजन्यः स्यात् तदा घटामधिकरण्रक्षणोत्तरवर्ती म स्यात् । यद्ययं घट एतद्घटवृत्तिः स्यादेतत् घटन्याप्यो न स्यात्, यद्ययं घट एतद्धटङ्कानाभिन्नः स्याज ज्ञानसामग्रीजन्यः स्यात्, एतद्घटभिन्नः स्यादिति वा सर्वत्रापाद्यम् । तद्पेक्षापेक्षित्व-निवन्धनोऽनिष्टत्रसङ्गोऽन्योन्याश्रयः, सोऽपि पूर्ववत्त्रेधा । तद्पेक्षापेक्षपेत्रितत्व-निवन्धनोऽनिष्टत्रसङ्गरचक्रकम्, चतुः कक्षादावपि स्वस्य स्वापेक्षापेक्षपेक्षित्वसत्त्वा-न्नाधिक्यम् । श्रस्यापि पूर्ववत्त्त्रैविष्यम् । श्रव्यवस्थितपरम्परारोपाधीनानिष्टप्रसङ्गोऽ- नवस्था, यथा यदि घटत्वं घटजन्यत्वव्याप्यं स्यात् कपालसमवेतत्वव्याप्यं न स्यात् । तद्न्यवाधिताथप्रसंगस्तु धूमो यदि विह्नव्यभिचारी स्यात् विह्नजन्यो न स्यादित्यादिः । प्रथमोपस्थितत्वोत्सगंविनिगमनाविरद्दलाघवगौरवादिकं तु प्रसङ्गानात्मककत्वाञ्च तर्कः, किन्तु प्रमाणसहकारित्वरूपसाधम्यात्त्रथाव्यव्यहार इति संचेपः' इति । निर्णयं लक्ष्यति परीक्षासाध्यमिति परमतिनराकरणपूर्वकं स्वमतस्थापनं परीक्षा, तया साध्यम्, एकधर्मिगतयोर्वादिप्रतिवाद्यभिमतयोः परस्परिवरुद्धधर्मयोः संशयपुरस्सरमेकस्य धर्मस्य दूषणाणोपनिपातेन निराकरणं विधाय स्वाभिमतस्य धर्मस्य परापादितदूपणोन्मूलनेन निर्दुष्टतापद्धतिमानोयतस्यार्थस्य वद्धधारणं तद्भावाः प्रकारकत्वे सति तत्प्रकारकं ज्ञानं तन्तिर्याय इत्यर्थः । एतच्च लक्ष्णं जल्पवितरहान कथान्यतस्माश्रित्यार्थावधारणाय, अन्यत्र तु तद्भावाप्रकारकतत्प्रकारकज्ञानं निर्धयस्य लक्ष्णप्, उक्तं च भाष्येः—

"न चायं निर्णयं नियमो विमृश्यैव पक्षप्रतिपक्षाभ्यामर्थावधारणं निर्णय इति, किन्त्विन्द्रयार्थसिनकपौरपन्नप्रत्यचेऽर्थावधारणं निर्णय इति, परीक्षाविषयेतु विमृश्यपश्चप्रतिपक्षाभ्यामर्थावधारणं निर्णयः, वादशाक्ष्ये च विमर्शवर्जसिति'। तथा च प्रत्यक्षतः शब्दाख निर्णये न परीक्षापेत्रेति तत्र परीक्षासाध्यमिति न देशमिति।

कथायांस्तद्भे दानां वादजलपवितरहानां लक्ष्णानि कमेणोपदर्शयति:-

"साध्यव्यविश्वतये व्याहतविषयनानावक्तृकवाक्यसंद्वविधः कथा। सा त्रिविधा, तत्र प्रामाणिकवचनमात्रवचनाभिप्रायपूर्विका कथा वादः विजिजीपुमाण्योरुमयो-रिषः साधनवती कथा जल्पः। सा प्रतियत्तस्थापना हीना वित्रखेति सुगमं सृत्रम्।

साध्यव्यवश्थितय इति, साध्यव्यवश्थितये श्वश्वाभिमतार्थश्य तत्त्वनिर्णयविजयान्यत्तरस्य व्यवश्थितिर्यथावत्तत्त्वरूपावाप्तिस्तद्र्थम्, व्याहतविषयस्य परश्परिवरुद्धाश्विक्ष्य नानावक्तृकस्य द्वाभ्यां वादिप्रतिवादिभ्यां अल्लप्रतिमल्लन्यायेन कथासङ्गरमभिलपद्भयामन्तरेण कथा न सम्भवतीत्येकवक्तृकस्य यद्वाक्यं स्वपन्नश्थापनपरपन्नखण्डनद्धपं तस्य सन्द्रविधः पूर्वं वादिना वक्तव्यं ततः प्रतिवादिना वक्तव्यमित्येवं पूर्वापरभावेन गुम्फनं व्याहतविषयनानावक्तृकवाक्यसन्द्रविधः, कथा शास्त्रार्थं इत्यर्थः।

पृत्तौ तु 'तत्त्वनिर्णयविजयान्यतरस्वरूपयोग्यन्यायानुगतवचनसन्दर्भः कथा, लौकिकविवादवारसाय न्यायेत्यादि, यत्रैकेन न्यायः प्रयुक्तोऽपरेण तु मतपरिप्रहोऽपि न-

क्रतःतद्वारणायाद्यं विशेषण्मिति, कथाधिकारिणःत तत्त्वनिर्णयविजयान्यतराभिजा-षिणः सर्वजनसिद्धानुभवानपलापिनः अवणादिपटवोऽकलह्कारिणः कथौपयिक व्यापारसमर्था इतीति। सा कथा, त्रिविधा बादजलपवितरहाभेदेन त्रिप्तकारा। तत्र त्रिविधासु कथासु मध्ये, प्रामाणिकवचनमात्रवचनाभिप्रायपूर्विका कथेति जज्ञण्निर्देशः, बाद इति लच्यनिर्देशः, प्रामाणिकैर्यथोच्यते तथा यद्वचनं तत् प्रामाणिकवचनं तन्मात्रं, न स्वाहार्यप्रमाणतयाऽवभासमानं वस्तुगत्याऽप्रामाणिकं वचनमेतादृशं यद्वचनं प्रमाणतकिभ्यां स्वपक्षसाधनपरपक्षदृषणात्मकं सिद्धान्ताविरू-द्धंपञ्चावयवोपपत्रं तद्भिशायपूर्विका, कथा पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहत्तवृत्या वाद इत्यर्थः। श्रस्य च तत्त्वनिर्ण्यः प्रयोजनम्। जल्पं लत्त्वयति विजिगीषमाण्योरुभयोरपि साधनवती कथा जल्प इति, विजगीपमाण्योः खन्योऽन्यविजयमभिलपतोः, उभयोरिप बादिप्रतिवादिनोरुभयोर्पि, साधनवती स्वपक्षसाधनवती, कथा पन्नप्रतिपक्षपरिप्रह-रूपा, जल्प इत्यर्थः, धत्र वादकथाव्यवच्छित्तये विजिगीपमाण्योरिति, वितरहा-व्यवच्छेदाय साधनवतीति। वितएडां जक्षयति सा प्रतिपक्षस्थापनाहीना वित्र एडेति, स प्रतिपक्षस्थापनाहीनो वित्र एडित पाठः समीचीनः, स जल्पैकदेशः, जल्पे वादी स्वपन्नं स्थापयति परपक्षं खर्डयति, प्रतिबाद्यपि स्वपक्षं स्थापयति परपक्ष' खरहयति, वितरहायां च बादी स्वपन्नं स्थापयति परपन्नं खरहयति च. प्रतिवादी त परपक्षं खरडयत्येव न त स्वपक्षं स्थापयति, एवच्च प्रतिवादिनः पक्षः प्रतिपत्तस्यापनाहीनस्यन् तदन्यसकलजल्पलन्याघटकविशेषणक्रितो जल्पैक-देशो वितएडेत्यर्थः । महपिंगौतमप्रखीतं वितएडालक्ष्यप्रतिपादकं 'स प्रतिपक्ष-स्थापमाहीनो वितराडा इति सूत्रं सुगमं सुखावबोधं न व्याख्यानमपेक्षत इत्यर्थः। जल्पकथा कथं कर्त्तव्येत्याकाङ्ज्ञानिष्टत्तये तदुपादानप्रकारो वृत्तावित्थमुपदर्शितः, तथाहि 'अत्र चायं क्रमः -वादिना स्वपक्षसाधनं प्रयुज्य नायं हेत्वाभासस्तब्बक्षणा-योगादितिसामान्यतः, नायमसिद्ध इत्यादिविशेषतो वा स्वपक्षद्वाे उद्धृते प्रति-वादिना स्वस्याज्ञानादिनिरासाय परोक्तमनूदा. श्रनुक्तप्राद्याणामञ्चानाननुभाषणा-र्पातमानामसम्भवादेवालाभे उच्यमानप्राह्याणामप्राप्तकालार्थान्तरनिर्थकापार्थका-नामलाभे, उक्तमाह्याणां प्रतिज्ञाहानि-प्रतिज्ञान्तर-प्रतिज्ञाविरोध-प्रतिज्ञासन्न्यासहेत्व-तराविज्ञातार्थ-विज्ञेप-मतानुज्ञा-न्यूनाधिक-पुनरुक्त-निर्नुयोज्यानुयोगापसिद्धान्तानाम-जाभे, पर्यनुयोज्योपत्तेपणस्य मध्यस्थाभाव्यत्वादेवानुपन्यासार्हतया यथासम्भवं देवामासैः परोक्तं दूपियत्वा स्वपन्न उपन्यसनीयः, ततो वादिना तृतीयकन्नाश्रितेन परोक्तमन्य स्वपश्रदृषण्मुद्धृत्यानुक्तमाद्धोच्यमाननाद्धहेत्वाभाषातिरिक्तोक्तमाद्धाणामलाभे हेत्वाभासेन यथासम्भवं प्रतिवादिना स्थापना दूपण्णिया, व्यन्यथा
कमिषपर्यासे अप्राप्तकालम् विशेषयसि वित् द्विष्णोद्धावने च निर्तुयोज्यानुयोगः — यथा
त्यक्षति चेत् प्रतिज्ञाहानिः विशेषयसि चेत् हेत्वन्तरिसत्यादि, प्रतिज्ञाहान्यादिषद्
हेत्वाभासानामुक्तप्राह्मत्वाविशेषेऽपि अर्थदोषत्वेनाप्रधानत्वाव्यसमनुसन्धानिसतीति।

कमश्रामान् हेत्वाभासान् लक्ष्यतिः -

"अहेतवो हेतुवदाभासमाना हेत्वाभाक्षा इति सुगमं भाष्यम्। ते पञ्च परिसं-ख्यानात्। तत्र अभैकान्तिकः सञ्यभिचार इति सुगमं सूत्रम्। स च द्विविधः साधारणोऽसाधारण्यच । तत्र विपक्षवृत्तिः साधारणः, पक्षमात्रवृत्तिः विद्यमान-सपन्नस्तु असाधारणः, साध्यविपर्ययञ्याप्तो विरुद्धः, सप्रतिपक्षः प्रकरण्समः, असिद्धः साध्यसमः, स च अविद्यमानपक्षः, पन्नेऽविद्यमानः, अविद्यमानञ्याप्तिक इति त्रिधा, बाधितविषयः कालातीतः"।

श्रहेतव इति, श्रहेतवः व्याप्तिपश्चर्यात्रविल्लङ्गिन्नाः, हेतुवदाभासमानाः हेतुर्यथा पञ्चम्यन्तिलङ्गवचनेन भासते तथा पञ्चम्यन्तिलङ्गवचनेन भासमानाः, हेत्वाभासाः हेतुवदाभासन्त इतिव्युत्पत्त्याश्रयणाद्दुष्टहेतव इत्यर्थः, द्यत्र हेतुवदाभासते यैस्ते हेत्वाभासा इति किस्कत्याश्रयणे हेतुदोषा इति, सूत्रकृता दुष्टहेत्नामेव विभजनं कृतम्, न तु हेतुदोषाणामिति, तदनुरोधेन निस्किः कृता। ते हेत्वाभासाः, पङ्च सव्यभिचार-विरुद्ध-प्रकरणसम-साध्यसमकालातीतभेदेन पञ्चप्रकाराः।

ननु सन्यमिचारविरुद्धसाध्यसमभेदेन त्रिप्रकारा हेत्वाभाषा दैशेपिकासिमतात एव कथं न प्राह्या इत्यत आह परिसंख्यानादिति, गौतममहर्पिणा 'सन्यभिचार-विरुद्ध-प्रकरणसम-साध्यसम-कालातीता हेत्वाभासाः (आ०१। आ०२। स्०४) इति सूत्रेण पञ्चविधतया परिगणनात् पञ्चहेत्वाभासा इत्यर्थः।

नतु बाधस्थले पत्ते हेतोरभावे स्वरूपासिद्धौ भवति. वाधितो हेतुरसिद्धः, पत्ते हेतुसद्भावे च साध्याभाववद्धृत्तित्वरूपव्यभिचाराकान्तत्वात सव्यभिचार इत्येव-मसिद्धो सव्यभिचारे वाडन्तर्भावात्र वाधितोऽतिरिक्तः, वाधस्थल एव तद्व्याप्यः सःप्रतिपक्षोऽवतरतीलि यत्र वाधान्तर्भावस्तत्रैव सत्प्रतिपक्षान्तर्भाबोऽपीति सत्- प्रतिपक्षितोऽपि नातिरिक्त इति न पञ्चिष्यिखिमिति चेन्न, इत्पित्तिनाति घटी
गन्धवान् पृथिवीत्वादित्यादौं न पन्ने हेत्वाभाव इति न स्वरूपासिद्धिः, ृनापि
निरविच्छन्नस्वरूपसम्बन्धेन गन्धाभावाधिकरणे जलादौ पृथिवीत्वं वर्त्तते इति न
व्यभिचार, इत्पत्तिकःलावच्छेदेन घटे गन्धाभावस्य सत्त्वाद् भवति. वाधे इति
वाधितस्य।सिद्धसव्यभिचाराभ्यां भवत्यतिरिक्तवम्, एवं स्वरूपासिद्धिन्यभिचारयोव्यक्षितिशिष्टप्रसूष्यनैतावद्धे तुज्ञानात्मकपरामश्रेष्रतिवन्धकज्ञानविषयत्वेन दोपत्यं,
वाधम्य तु पश्चविजेष्यकसाध्यप्रकारकानुनितिप्रतिवन्धकज्ञानविषयत्वेन दोपत्वमित्यस्य साधकनावोजपार्थकयाद् भवति व्यभिचारासिद्धिभ्यां वाधो भिन्न दिति तद्दान्
वाधितोऽप्यसिद्धसव्यभिचाराभ्यां भिन्नो न तयोरन्तर्भवति, प्रकरणसमस्विनत्यो दोषो
न नित्यसिद्धिव्यभिचारदोषयोरन्तर्भवितुप्रहेतीति।

मनु विरुद्धोऽपि दुब्टहेतुः सन्यभिचारोऽसिद्धः, एवमसिद्धोऽपि सन्यभिचारो विरुद्धः, एवं कश्चिद्दुब्टहेतु: , सर्वदुब्टहेतुश्वरूपताभाजमं, यथा वायुर्गन्धवान् स्नेहादित्यादौ गन्धाभाववदुवृत्तित्वलक्ष्णव्यभिचारवत्त्वात् हेन्हः सञ्यभिचारः, गन्धव्यापकीभूता-भावप्रतियोगित्वलभ्रण्विरोधभाजनत्वादिरुद्धः, पन्ने वायौ स्नेह्विरहाहे त्वभाववत्पक्षः रूपावरूपासिद्धिमत्वादसिद्धः, पत्ते बायौ गन्धामावात्साध्याभाववतुपद्धरूपवाधानुग-माह्यधितः, गन्धव्याप्यस्मेहवान्वायुरिति साध्यव्याप्यवत्तापरामर्शकालीनो यो गन्धा-ु भावव्याप्यापाकजस्परीवान् वायुरितिपरामस्तल्लक्ष्रणसत्प्रतिपद्मदोपवत्वात् सत्-प्रतिपश्चित इत्येवं परस्परसङ्घीर्णंतया दुष्टहेतूनां विभागो न सम्भवतीति चेत् , न उपधेयामां दुष्टहेतूनां सङ्करेऽप्युपाधीनां दोषाणामसाङ्कर्यात् । न च दोपाणां विभिन्न-स्वरूपत्वात्।वरूपेऽसाङ्कर्येऽप्येकाधिकरण्यृत्तित्वेन साङ्कर्यमस्त्येवेति न दोषा दुष्टहेतु-सामान्यधर्मेव्याप्यपरस्परविरुद्धनानाधर्मेण्'धर्मिश्रतिपादनं विभागः, दोषसामान्यात्मा च न कश्चिद्धर्मः, विसक्तितानामपि तेषां दोषत्वेनानुगतीकृतानां कथंचित्सामान्यस्पतायाःसम्भवेऽपि । तद्व्याप्याः व्यभिचारादयोः दोषा एकाधि-करणवर्त्तिनोऽपि भवन्तीति न परस्परविरुद्धा इति तत्तद्र पेण सन्यभिचारादिधर्मिणः प्रतिपादनं नोक्तविभागलक्षणाकान्तिमति वाच्यं, दोषाणासैव विभजनात्, सामान्य-धर्मी दोवत्वं तद्व्याप्याः परस्परविरुद्धा धर्मा व्यभिचारत्वादयस्तद्र पैर्धर्मिणां व्यभि-चारादीनां प्रतिपादनं सम्भवतीति विभागलक्ष्यां सूपपन्नम् , दोपाणां पञ्चानां विभागे तद्दत्तया सन्यभिचारादयो दुब्टहेतवोऽपि विभक्ता भवन्तीति तेपां पञ्चविधतया

परिगण्नं नानुपपन्नम् , दोपत्वं च यद्विषयकत्वेन ज्ञानस्यानुमितितत्करणान्यतर-्र प्रतिवन्धकत्वं तत्त्वम् , स्वज्ञानविपयप्रकृतहेतुतावच्छेदकवत्त्वसम्बन्धेन दोपवत्त्वं ्दुष्टत्वमिति विवेकः । अत्र े हेत्वाभाससामान्यस्वरूपस्पष्टप्रतिपत्त्युत्सुकशिष्ययुद्धि-वैशद्याय नव्यनैयायिकपरिभावितं निरुक्तहेत्वाभाससामान्यलच्चणपरिस्करणं संचेपे-ग्गोपद्दर्यते, तथाहि विद्विषयकत्वेनेत्यस्य यद्गूपावच्छित्रविषयताकत्वेनेत्यर्थः, तृतीया-थाँऽवच्छेदकत्वं पतिबन्धकत्वान्वितमनतिरिक्तवृत्तिःवरूपं, तच्च स्वव्यापकतत्कःवं, ज्ञानस्येत्यस्यानाहार्याश्रामाएयज्ञानानास्कन्दितनिश्चयवृत्तित्वमर्थः तस्य तद्रूपावच्छि-त्रविषयताकःवेनेत्यनेनान्वयः, वाधकालीनेच्छाजन्यं स्वविरोधिधर्मितावच्छेदकक-स्वप्रकारकं वा ज्ञानमाहायं, ग्यथा वहन्यभाववान् हदो, वहिमान् इति तच्च न प्रतिबन्धकमित्यनाहार्येति, इदं ज्ञानमप्रमा श्रर्थात्तदभाववति तत्प्रकारकमित्याकारका-प्रामाएयज्ञानास्कन्दितज्ञानं न प्रतिबन्धकमतोऽप्रामाएयज्ञानानास्कन्दितेति, संशयज्ञानं न प्रतिबन्धकमिति तद्व्यवच्छेदाय निश्चयेति, अनुमितितत्करणान्यतरर्शतवन्धक-त्वमित्यत्रानुमितेरुपाद। नं वाधसत् शतिपक्षविरोधानां परामशीप्रतिवन्धकानां संप्रहा-य, व्यभिचारस्वरूपासिद्धिहेत्वप्रसिद्धीनामनुमित्यप्रतिवन्धकानां संप्रहाय तत्करणे-त्युपात्तम् , अनुमितौ लिङ्गोपहितलैङ्गिकमानमते साध्यव्याप्यहेतुमान् पक्षः साध्य-वानित्याकारिकैवानुमितिः तत्प्रतिबन्धकत्वं च सर्वेषामाप दोषाणामिति तत्प्रति-वन्धकत्वेनैव सर्वेषां संप्रद्वात्, अथवा पक्षःसाध्यवान् साध्यव्यः त्यहेतुमांश्चेत्याकार-कानुमितिपरं मनुमितिपदम् , एवमध्युक्तसमृहालम्बनानुमितिप्रतिवन्धकःवेनैव सर्वेपां संप्रह इत्यनुमितितत्कारणान्यतरप्रतिवन्धकःविमात्यस्य स्थानेऽनुमितिप्रतिवन्ध-कत्वमित्येव वाच्यम् , तस्य च प्रकृतपक्षतावच्छेदकावच्छिन्मपक्षानिष्ठविशेष्यतानिरू-पितप्रकृतसाध्यतावच्छेदकावच्छिन्तसाध्यतावच्छेदकसम्बन्धावच्छिन्नसाध्यनिष्ठ-प्रकारताकत्वे सति प्रकृतपक्षतावच्छेदकावच्छित्र पर्चानच्ठिवशेष्यतानिक्पितप्रकृत-साध्यतावच्छेरकावच्छिन्नसाध्यनिरूपितव्यावित्वावच्छिन्नप्रकारतानिरूपितवि-शेष्यत्वावच्छेयहेतुतावच्छेदकसम्बन्धावच्छिन्नप्रकृतहेतुतावच्छेदकावच्छिन्नहेतुनिष्ठ प्रकारतानिरूपकानुमितित्वव्यापकप्रतिबध्यतानिरूपितप्रतिबन्धकत्वमित्यर्थः । तत्त्व-मित्यस्य तद्रूपवत्त्वमित्यर्थः । ुे एवञ्च अनाहायिशमाएयज्ञानासकिन्दितनिश्चय-वृत्तित्वविशिष्टयद्रूपाविच्छन्नविषयताकत्वव्यापिकाः भवति प्रकृतपत्तनावच्छेदका-बच्छिन्त्रपञ्चनिष्ठविश्रेष्यतानिक्पितसाध्यतावच्छेदकसम्यन्धावचिछन्नप्रकृतसाध्य-

तावच्छेदकावच्छिन्नसाध्यनिष्ठमकारताकत्वे सति प्रकृतसाध्यतावच्छेदकावच्छिन्त-साध्यनिकृषितान्वयञ्याप्तिञ्यतिरेकञ्याप्त्यनुगतञ्याप्रिःवाविच्छन्तप्रकारतानिकृषित-<mark>विशेष्यस्याय</mark>च्छेद्या देतुतावच्छेद्कसम्यन्धावच्छिग्न प्रकृतद्देतुतावच्छेद्कावच्छिन्नदेतु-निष्ठप्रकारता अत्रिरूपकानुमितित्वव्यापकप्रतिवध्यतानिरूपितप्रतिवन्धकतातद्रू पवत्त्वं हेत्वाभासत्वम् । वाधादौ लक्ष्णतमन्वये कर्त्तव्ये हदो वह्निमान्तधूभादित्यादौ वह्न्य-भाववत् अर्तवादि तक्षण्वाधत्वादिकं यद्र पपदेन धर्ता व्यम् , ह्रदो ह्रदो वह् भाववानिरया ितिरचयरचानाहार्यात्रामाएयज्ञानानास्किन्दित्तिरचयपदेन प्राह्मः। हदं। याह्रमान् धूमादित्यादौ जातिमान् वह्न्यभाववानिति निश्चयेऽपि वह्न्यभाववद्धदःवावच्छिन्न-विपयताकत्वसत्त्वेन जातिमान् वह्न्यभाववाितितित्रचयवृत्तित्वविशिष्टवह्न्यभाव-वद्धर्त्वाविच्छन्नविषयत।कत्वव्यापिका न भवति प्रकृतानुमितित्वव्यापकप्रति-वध्यतानिक्विपतप्रतिवन्धकतेत्यसम्भवदोपवार्णायाव्यापकविषयताशून्यत्वं निरचये विशेषणं देयम् । यद्तस्य यद्रूपाविच्छन्निक्षितिविषयितासमानाधिकरणात्यन्ता-भावप्रतियोगितावच्छेदकं तद्रूपावचिछन्नविपयिताशून्यत्वम्, एवं हदो बह्निमान्-धूमादित्यादौ वहन्यभाववषत्रलवद्वृत्तिजलवद्वदेऽतिव्याप्तिवारणाय यद्रूपावच्छ-न्तिवयवाशालिनिश्वयविशिष्टयद्रूपाविष्ठिन्नविषयताशालिनिश्चयत्वमनुमितिप्रति-व-धकतानतिरिक्तमृति तत्रूपाविज्ञन्सविषयताविशिष्टतद्रूपःविज्ञन्नविषयत।शून्य-त्वपर्यवसितं विशिष्टद्वयायटितत्वमनाहार्यापामाएयज्ञानानाम्कन्दित्तिश्चये-विशेषणं देयम् , अन्यथा यद्रूपपदेन वहन्यभाववःजलबद्बृत्तिजलबद्धदत्वमुपादाय बहन्यभाववञ्जलवद्वृत्जिलवद्वद्श्वावच्छिन्नविपयकनिश्चयवृत्तित्वविशिष्टवहःय-भाववज्जलवद्वृत्तिजलवद्व्रद्द्वावचिछन्नविषयताकस्व व्यापिका प्रकृतानुमिति-त्व यापक गतिवध्यनानिरूपिता जलव्यापकवहन्यभावप्रतियोगिकस्वरूपसम्बन्धा-विच्छन्नवहुन्यभावत्वाव चिछन्न ।कारतानिक्षपितजलाचिछन्नविशेष्यताशालिनिश्चय-विशिष्ट जलत्थावचित्रन्मप्रकरतानिरूपितहृद्त्या५ चित्रन्मविशेष्यताकित्रचयत्वार्वाचन्न न्नद्रतिबन्धकता भवतीति वहन्यभाव - ज्जलवद्वृत्तिजलवद्वद्त्वरूपतद्रूप-उक्तविशेषणोपादाने च वत्त्रमुक्तिविशिष्टेऽनीत्यतिव्यानिः स्यात्, यद्रूपपदेन वह्न्यभाववज्जलगत्त्वं द्विताययद्रूपपदेन जलवद्घदत्वमुपादाय वहन्य-भाववञ्जलवत्त्वावच्छिन्निविषयताशालिनिश्चयविशिष्टजलवद्घद्त्वावचिछन्निविष-यताशालि-निरचयत्वं प्रकृतानुमितित्वव्यापकप्रतिवध्यता-

प्रतिबन्धकनानतिरिक्तवृत्ति भवतीतिवहन्यभावयकानवत्त्वायच्छिल्लविषयताविशिष्ट -जलबद्भृदत्वाव च्छित्रविषयताशून्यत्वस्य वहन्यभाववक्तान बहु त्रित्रचयेऽ-भावात्राविव्याप्तिरिति । धूमवान् वह्ने रित्यादी े प्रेयत्वविशिष्टधूमाभाववद्वृति-वहन्यादिरूपव्यभिचाराद्।चतिव्याप्तिवारणाय विशिष्टान्धराघटितत्त्वं तद्रूपविशेषण् देयम्, तच स्वाविज्ञ्लाविज्ञाविज्ञाविज्ञान्त्रप्रकृतानुमितिप्रतिवन्धकतासामान्याव-च्छेदकविर्गायताविक्पकताव च्छेदकःवाव चित्र झवि प्रयिताशून्यप्रतीतिविषयताव च्छे-दकरूपायच्छित्रविविविताशून्यपतीतिविवयतावच्छेत्कत्वम, तत्रनुपादाने अवाहा-र्याप्रामाञ्यज्ञानानामकन्दिनमेयत्वविशिष्टभूगासायवद्गृतिवहन्यादिविषण कनिश्चयष्ट्-त्तित्वविशिष्ट प्रमेयत्वविशिष्टध् माभाववद्वृत्तिवह्नित्वाद्ययविष्ठन्नविपयमाकत्वव्यापिका प्रकृतानुसितिःवव्यापक्रयूमाभाववद्युःत्तत्वनिष्ठश्रकारतानिकृपितवहिनःवाविच्छन्नवि-शेष्यताकबुद्धित्वाविद्यन्नप्रतिवय्यतानिक्षितशूमाभाववद्वृत्तित्वत्वाविद्यन्नप्रकारता-निरूपितवहिनःवावांच्छन्नविशेष्यताकनिर्णयत्वावनिछन्नप्रतिबन्धकता मेयत्वविशिष्टधूमावद्वृत्तिवहन्यादौ समस्तीत्यतिव्याप्तिः. तद्रूपवत्त्वं तदुपादाने च स्वपदेश सेयत्वविशिष्टधूपाभावबद्यृ त्वबहिमः वं गृहीतुं न शक्यते, तद्वचित्रवाविषयत्वावचित्रवावचित्रवानुमितिप्रतिवन्यकतासामान्यावच्छेदक-विविधितातिक्य वतावच्छे एकं सेयत्वविशिष्टधूनाभाषवह , त्तिवहित्वाविच्छन्नविषयि-ताशून्यप्रतीतिविषयतावक्छेर्कं रूपं धूमाभाववद्ग, त्तिवह्नित्वं तद्धन्विष्यता-शून्यप्रतीनिर्मेयत्वविशिष्टधूमाभाववद्वृत्तिवह्नित्वाविच्छन्मविपयकप्रतीतिर्न किन्त्वन्या ः प्रत्विस्तद्विपयतावच्छेदकत्वं े मेयत्वशिष्टधूमामाचवद्वृत्तिवह्नित्वे नास्तोति नातिन्याप्तिरित्येवं दिशा हेत्दोषस्य हपहेत्वाभाससामान्यलक्षणं शिरोमणि-गदाधरभट्टाचार्याय् पद्शितं ज्ञेयम्, विस्तरभयान्त तद्विवेचनमिह पल्लवितम्। उक्तदोषसामान्यलक्ष्णलिह्यतानां दोपाणां पञ्चविधावात् तद्दन्तो दुष्टहेतवोऽपि हेत्वाभाससंशिवद्वाः पञ्ज गव्यन्ते तल्लक्ष्णानि क्रमेणोपदर्शयतिः-

"तत्र अनैकान्तिकः सव्यभिचार इति सुगमं सूत्रमिति (न्अ०१ आ०२ सू०४)
तत्र पञ्चसु हेत्वाभासेषु मध्ये, अनैकान्तिकः एकस्य साध्यस्य तद्भावस्य वा
योऽन्तः सहचारा व्याप्तिश्राहकः, स एकान्तः तद्दान् ऐकान्तिकः एकमात्रव्याप्तिश्राहकः
सहचारवान् एकान्तिक इति यावत्, तदन्योऽनैकान्तिक इत्यर्थः। स सव्यभिचार
इति। साध्यतावच्छेदकावच्छिन्नसाध्यनिक्पितान्वयव्याप्तिनिष्ठप्रकारतानिक्पिन

तहेतुताबच्छेदकावच्छिन्महेतुनिष्ठविशेष्यताकत्ये सति साध्यतावच्छेदकावच्छिन्न-साध्यनिक्षितव्यतिरेकव्याप्तिनिष्ठप्रकारतानिक्षिपतहेतुताबच्छेदकावच्छिन्महेतुनिष्ठ-बिशेष्यताक्ष्यहत्वव्यापक — साध्यतावच्छेदकविशिष्टसाध्यविषवक्षप्रहत्वाव्यापक-प्रतिवध्यतानिक्षिपतप्रतिबन्धकता स्रमाहर्याप्रामाण्यक्षानामाध्किन्द्रतिक्षच्ययवृत्तित्विश-शिष्टयद्रूपागिच्छिन्नविषयताकत्वव्यापिका सवितितद्रूपवन्त्वं व्यक्षिचारत्वं, तद्रूप-विशिष्टवन्त्वं सव्यक्षिचारत्विधित्येवं व्यक्षिचार सव्यक्षिचारयोर्जद्र्णं क्षेयम्।

सन्यभिचारं विभजतेः-

"स च दिविधः साधारणोऽसाधारणश्चेति"।

स च अनैकान्तिकः पुनः, द्विविधः द्विप्रकारः, साधारणानैकान्तिकः असाधार-णानैक'न्तिकश्चेत्यर्थः। केवलान्वयिप ततावच्छेदकावच्छिन्सपक्षको हेतुः अनुप-संहार्यनैकान्तिक इति तृतीयमकारोऽत्र नाश्रितः, सर्वमभिधैयं प्रमेयत्वादित्यादौ पक्षतावच्छेदकस्य सर्वत्वस्य केवलान्ययित्वे पक्षातिरिक्तत्य कस्यचि द्वृष्टान्तस्याभावात् साध्यहेत्वोर्ट्यातिर्गृहोतुं न शक्यत इति तत्र व्यातिष्रहाभावः स्वरूपसन्नेव व्याति-महिवरोधी नतु तज् ज्ञानं व्याप्तित्रहप्रतिबन्धकनिति यज्ञानं व्याप्तिविशिष्टपक्ष-धर्मताज्ञानस्यानुभितेर्वा प्रतिबन्धकं स एव दोपन्तद्वानेय दुष्ट इति तत्र दोपत्र स्यामा-बादुक्तानुपसंहािणो न दुष्टत्विसत्यभिसन्धिः, केवलान्वविसाध्यको हेतुरनुप-संहारी, यथा घटं ऽभिधेयः प्रसेवत्वादित्यत्र अभिधेयत्व एपकेवला विवसाध्यकः प्रमेयत्वहेतुरनुपसंदारी, तत्र सःध्यस्य वृत्तितद्त्यन्ताभावः तियोगित्वं दोषः साध्याभावव्यापकाभूताभावनियांगित्वह्रप्व्यतिरेकःयातिमह्वतिब-तज्ज्ञानस्य न्धकत्वात्, अत्यन्ताभावाप्रतियोगि साध्यनित्यत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वप्रकारक-साध्यविशेष्यकज्ञाने सति यथाऽत्यन्ताभावप्रतियोगित्वप्रकारकसाध्यविशेष्यकज्ञानं न भवति तथा प्रतियोगितासम्बन्धेन साध्यप्रकारकात्यत्ताभावविशेष्यकज्ञानमपि न भवतीति भवति निरुक्तव्यतिरेकव्यातिज्ञानसभावे प्रतियोगिवासस्यन्धेन बगाहितिक्कतानुपसंहारिदोपज्ञानप्रतिबध्यमिति नव्यसैयायिकमते अनुपसंहार्य-नंकान्तिकोऽप्यनीकान्तिकस्य 'तृतीयप्रकार इति बोध्यम्। तत्र साधारणासाधार-गानैकान्तिकवोर्नध्ये, दिपक्षवृत्ति विपक्षो निश्चितसाध्याभाववान्, निश्चयांशो दूपकृत्वे नोपयुक्यत इति साध्या-

भावषद् वृत्तिर्देतुः साधारणानैकान्तिकः, विपत्तवृत्तिविक्द्धोऽपि तत्र।तिव्याप्तिवारणाय सपज्ञबृत्तित्वमाप जक्षणे निवेशनीयम् । दूषकतायां सपक्षवृत्तित्वं नोपयुक्तं किन्तु विपत्त वृत्तित्वमेवेत्यभि सन्धाय विपक्षवृत्तिरित्येता इन्मात्रं कथितम्, तेन विपक्षवृत्ति-त्वमात्रेण विरुद्धोऽपि भवतु साधारणानैकान्तिकः, किन्तु हेतुनिष्ठिविपस्वृत्तित्वं साधा-रणानैकान्तो दोवः हेतुनिष्ठसाध्यव्यापकीभूताभावप्रतियोगित्वं विरोधो दोपः, तत्र साधार णानेकान्तस्य व्याप्रिज्ञानप्रतिबन्धकज्ञानविषयत्वं द्पकताबीजम्, विरोधस्यानुमितिप्रतिबन्धकज्ञानिबषयत्वं दूपकतावीजिमत्येवं तयोरसंकीर्णस्वरूप-साधारणानैकान्तिकविरुद्धयोः सङ्कीर्णत्वेऽपि न क्षतिः, उपधेयसङ्करेऽप्युपाधेरसांकर्या-दिति, अयोगोलकं धूमवद् बहेर्नरित्यत्र धूमाभाववद्वृत्तिर्गहिनः साधारणानेकान्तो दोषः स्वज्ञानिवषयप्रकृत हेत्तावच्छेदकवत्वसम्बन्धेम तहत्त्वाहृहिनः साधारणा-नैकान्तिकमिति । असाधारणानैकान्तिकस्य लक्षणं पक्षमात्रवृत्तिः विद्यमान सपक्षस्तु असाधारण इति । पक्षमात्रवृत्तिरित्यत्र मात्रपदोपादानात् सपन्नविपक्षोभयव्यावृत्तःवं हेतोर नुगुणमेव नतुरूपकरवेऽसाधकरवलक्षणे प्रयोजकं, किन्तु सपक्षव्यावृत्वमेव तथा, पत्तवृत्तित्वमपि नासाधकताङ्गम् , सपत्तरच निरिचतसाध्यवान् , तत्र निरचयोऽपि न त्रतिबन्धकतोपयोगी, तेन हेतोः साध्यासामानाधिकरणमेवासाधारणानैकान्तः, तज्ञ्ज्ञानं प साध्यसामानाधिकरण्यघटितव्याप्तिज्ञानस्य साध्यसामानाधिकरण्यांसम्पादायप्र-तिबन्धत्व कमितिनव्यनैयायिकमतं, तन्मते दोपमात्रं नित्यमेवेति शब्दोऽनित्यः शब्दत्वा-दित्यत्रानित्यत्ववति शब्दे वृत्तित्वान्न शब्दत्वमसाधात्णानैकान्तिकं, किन्यु जलं गन्धवत् स्नेहादित्यादौ स्नेहादिरेव तथा, तस्य साधारणानेकान्तविरोधादिनन्वेऽपि न ज्ञतिः। शाचीनमते तु निश्चितसाध्यवद्व्यावृत्तत्वं निश्चयघटितमेवासाधारणानैकान्तिकत्वं बदा शब्दे नानित्यत्वनिश्चयः किन्तु घटादावनित्यत्वनिश्चयस्तदा शब्दोऽनित्यः शब्दत्वादित्यत्र शब्दत्वमसाधारनानैकान्तिकं, शब्देऽनित्यत्वनिश्चयदशायां च निश्चितसाध्यवच्छ्रब्दवृत्तित्वान्नासाधारणानैन्तिकमित्येवमनित्योऽयं दोष सर्वमिभेयं प्रमेयत्वादित्यादौ सर्वस्य पत्तस्यात्पत्तारिक्तयोः सपत्तविपत्तयोरभादेव तद्व्यावृत्तत्वं पत्तमात्रवृत्तित्वं च प्रमेयत्वस्येति तद्व्यावृत्तये विद्यमानसपत्तक इत्यक्तम् । नव्यतार्किकोक्तेसाध्यवद्व्यावृत्तत्वलच्चे तु न तस्य तत्रातिव्याप्ति-रिति तदपि न देयमितिविभावनीयम्।

विरुद्धलक्ष्णमाहः-

"साध्यविपर्ययव्यानो विरुद्ध इति"

साध्यविपर्ययः साध्याभावस्तद् क्षिपिव्यंतिरेकव्याप्तिस्तद्दान् साध्यव्यापकीधृताभाव-प्रतियोगीति यावत्। विरुद्धः विरोधदोषवान् दुष्टो हेतुः, अत्र हेतुनिष्ठसाध्यत्र्या-पकीभूताभावप्रतियोगित्वलभ्रुण्वि रोधस्य ज्ञानं पश्धिमिकहेतुनत्ताज्ञानकालीनं सिन्नरचय-विशिष्टि निश्च यत्वेन प्रकृतप त्वि शेष्यक प्रकृत साध्य प्रकारकानु मितौ प्रतिबन्धकप्, यथा हुदो विह्नान् जलादित्यत्र हुदो विह्निमानित्यनुमिनिम्प्रति जलवान् हुद इति निश्चय-विशिष्टो विह्नज्यापकाभूनाभाव । तियोगि जलमिति निश्चयः प्रतिवन्धकः, प्रतिवध्य-हृद्त्वावच्छित्रविशेष्य गानिरूपि विहित्वावच्छित्र ।कारताकव-प्रतिबन्धक गावश्च द्धित्वावचित्रत्र ।तिवध्यतानिक्षिपता जलःवावच्छित्रप्रकारतानिक्षिपतह्नद्रत्वावच्छित्र-विशेष्यताशालिनिश्चयांविशिष्ट बिडिश्पापकोभृताभावप्रतियोगित्विनष्ठप्रकारतानिक् प्र तजलत्वावच्छित्रविशेष्यताशालिनिश्चयत्वावच्छित्रप्रतिबन्धकतेति । दोषसामान्यलक्ष्णे च निरुक्तानुमिति ।तिवन्धकतेत्यस्य स्थाने निरुक्तानुमित्यप्रतिब-बन्धकत्वपत्त्वर्मिकहेतुमत्ताज्ञा नकालीनत्वोभयाभावो निवेश्यः, तेन जलवान् हृद इत्याकारकपक्षधर्मिकहेतु गत्ताज्ञ!नशून्यकालीनस्य वह्निज्यापकीभूताभावपतियोगिज-स्मितिविरोधितरचयस्य प्रकृतानुमित्यप्रांतवन्धकत्वेऽपि न साध्यासामानाधिकरएपं विरोधः हेनौ साध्यज्यापकीभूनाभाव अतियोगित्वक्चासाधा-रणानेकान्त इति मते तु ज्यभिचारलक्ष्णे विरोधान्यत्वे सतीति विशेषणं देयं, तेन न तस्य विरोधेऽतिव्याप्तिः, व्याप्तिज्ञानप्रतिबन्धकत्वमित्यस्य स्थाने व्याप्तिज्ञानाप्र तिबन्धकंत्वासाधारएयाविषयकत्वोभयाभावो निवेश्य इति निरुक्तासाधारएयज्ञानस्य व्याप्तिज्ञानाप्रतिबन्धकत्वेऽिप न तत्राव्यािश्विति बोध्यम् । निरुक्तविरोधदोषवत्त्वं विरुद्धत्वं ज्ञेयम् । न च सत्प्रतिपक्षस्य यथा साध्याभावप्रहसामग्रीत्वेन साध्यातुः मिति बतिबन्धकत्वं तथा विशेषस्यापीति सत्प्रतिपक्षाविशेष इति शङक्यम्, सत्-प्रतिपत्ते प्रतिहेतुः साध्याभावसाधकः, अत्र हेतुरेक एवेति विशेषात्, विरोधे साध्य-साधकत्वेनोपन्यम्त एव हेतुः साध्याभावताधक इति वादिनोऽशक्तिविशेषोपश्यापकल त्वादपि विशेषः।

सत्रतिपत्तं लक्षयतिः -

"सत्वितपन्नः प्रकरणसम इति"

सत्पतिपत्तलक्षणप्रतिपादकं गौतमसूत्रं चेद्म् 'यस्मात् प्रकरणचिन्ता स निर्णं-यार्थमपदिष्ट: प्रकरण्सम.' ( श्र० १ पा० २ । सू० ७ ) इति, एतत् सभ्यगर्थाव-बोधिका वृत्तिश्चेत्थम् — "स हेतुः स्वसाध्यस्य परसाध्याभावाय वा निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरण्सम उच्यते, स च क इत्याकाच्ङायामाह यस्मात प्रकरण्चित्तेति, 'प्रकरण् पस्पितिपक्षी' इति भाष्यम् साध्यतद्भाववन्ताविति तद्रथः। तथा च निर्णंयार्थे प्रयुक्तो हेतुर्यंत्र निर्ण्यं जनयितुमशक्यस्तुल्यवलेन परेण प्रतिबन्धात्, किन्तु धर्मिणः . साध्यवत्त्वं तद्भाववत्त्वं वेति, चिन्तां जिज्ञासां पवर्त्तयति स प्रकरणसमः, यद्दा प्रकृष्टं करणं लिङ्गं परामशों वा, को हेत्रनयोः साधकः कः परामर्शः प्रमेति वा यत्र जिज्ञासा भवतीत्यर्थः । यस्मादित्यादि तु वःतुस्थितिमात्रम्, लन्नण्नतु तुल्यवलियरो-धिपरा । शंकाली नपरामशंविषयत्वम् , स्वसाध्यपरामशंकाली नतुल्यवलिवरोधिपरा-मर्भो वा विरोधिप । पर्शस्य स्वहेतुनिष्ठत्वमेकज्ञानविपयत्वसम्बन्धेन, अन्यथा हेतो-दु ज्टत्वं न स्यान्, अयं च दशाविशेषे दोष इत्यनः सद्धे तोरिष विरोधिपरामर्शकाले दुष्टत्विमष्टमेवेत्यवधैयम्' इति । इर्ख्न प्राचाम्मतमुपपादितं एतन्मतमुपजीव्य सन् प्रतिपक्षो विरोधिपरामशो यस्य स सत्प्रतिपत्त इति व्युत्पत्ति-मामनन्ति धीराः। अत्र साध्याभावव्याप्यवत्तापराम्शः प्रकृतपत्तकप्रकृतसाध्यका-नुमिति निरुणि । साध्यव्याप्यवत्तापरामशैस्तु पकृतपक्षविशेष्यकप्रकृतसाध्याभाव-प्रकारकानुमितिं प्रतिबध्नातीति सत्प्रतिपक्षस्थले परस्परानुमितिप्रतिबन्धः फलमिति प्राचीनानुयायिनः। घटाभावव्याप्यवत्ताज्ञाने सत्यपि लौकिकसन्निकर्पाद्घटवत्ता-प्रत्यत्तं जायते, एवं कोटिद्वयन्याप्यवत्ताज्ञाने कोटिद्वयस्य संशयो भवति, पीतत्वाभा-बन्याप्यशङ्ख्यवान् अयमिति ज्ञाने सत्यपि दोषविशेषात् पीतः शङ्ख इति भ्रमो भवती-त्यतस्तद्वत्ताज्ञानसामान्ये तद्भाववत्ताज्ञानतदभायव्याप्यवत्ताज्ञानयोर्ने प्रतिबन्धकता, किन्तु विशिष्यैव तत्इत्ताज्ञानं प्रति तत्तद्भावतद् याप्यवत्ताज्ञानयोः प्रतिबन्धकत्व-मिति परामर्शेद्वयसमवधाने तत्तद्भावयोरेकत्र धर्मिएयनुभित्युत्पाद्कसामग्रीद्वयतस्तत्-तद्भावद्वयविषयकानुमितिः संशयात्मिका स्यादेव, यद्यपि संशयाकारानुमितित्वं न। परामर्शकार्यतावच्छेदकं, तथाप्येकत्र धर्मिणि विरुद्धकोटिद्वयज्ञानं निर्णयात्मकं न सम्भवतीत्यतः साऽनुभितिः, संशयातिमकाऽर्थादेव भवति, यत्रैककोटिव्याप्यवत्ताज्ञानं तत्र द्वितीयकोटिभासकसामत्र्यभावादेव निर्णयात्मिकानुमितिः, न तु निर्णयत्वं लिंगपरामर्शजन्यतावच्छेदककोटौ निवेश्यते, तद्व्याप्यवत्ताज्ञानाभावविशिष्टस्य तद्भावन्याय्यवत्ताज्ञानस्य तद्वताज्ञानं प्रति प्रतिवन्धकत्वं तद्भावन्याय्यवत्त्ज्ञानाभाविविशिष्टस्य तद्द्वाय्यवत्ताज्ञानस्य तद्भाववत्ताज्ञानं प्रति प्रतिवन्धकत्वमिति
विशिष्टयैव प्रतिवन्ध्यप्रतिवन्धकभावः, एकैकपपामर्शसत्त्वे, द्वितीयकोटिभानप्रतिवन्धादेव
द्वितीयकोटिभानासम्भवान्न संशयत्विमित रत्नकोशकृत्मते सत्प्रतिपक्षस्य संशयाकारानुभितिजनकत्वमेय दूषकतावीजमिति । नन्यनैयायिकमते साध्याभावन्याय्यवान्
पत्तः सत्प्रतिपक्षः, स च नित्य एव दोषः, तस्यानुभितिप्रतिवन्धएव फलम्, यथा
हृदो बह्निमान् धूमादित्यादौ वह्न्यभावन्याप्यजलवान् हृदो दोषः, तज्ज्ञानम्य
बाधस्येव लौकिकसिन्नकर्षाजन्यदोषिक्षशेषाजन्यतद्वत्तावुद्धिम्प्रवि श्रमाहार्याप्रामाएय
ज्ञानामास्किन्दततद्भावन्याप्यवत्तानिश्चयत्वेन प्रतिवन्धकत्वन्, यद्यपि यत्र ये दोपासतद्व्याप्या श्रपि तत्रैवान्तभूता इतिवाधन्याप्यः सत्प्रतिपक्षोऽपि बाध एवान्तभवितुमहिति, श्रन्यथा न्यभिचारासिद्धगिदिन्याप्य बत्तानिश्चयानां न्यभिचारन्यादिज्ञानप्रतिवन्धकत्वेन हेत्वाभाससामान्यलभ्रणाकान्ततया तद्विषयाणां न्यभिचारन्याप्यादीनां त्यभिबार-दोषावनन्यभूतानां हेत्वाभासानतत्या तद्विषयाणां न्यभिचारन्याप्यादीनां त्यभिबार-दोषावनन्यभूतानां हेत्वाभासानतत्या तद्विषयाणां न्यभिचारन्याप्यादीनां त्यभिवार-दोषावनन्यभूतानां हेत्वाभासान्तरत्वेन हेत्वाभासाधिक्यं स्यात, तथापि तेषां स्वतन्त्रेच्छेन वियोगपर्यनुयोगानहेंणाचपादमुनिना हेत्वाभासमध्ये प्रथक्तयाऽपरिगणितत्वेन सत्प्रतिपक्षस्य प्रथक्तया परिगणिततत्त्वेनेत्रभ्रप्रयैत इति ।

साध्यसमं लज्ञयतिः —

"असिद्धः साध्यसन इति"।

साधनीयः वेन साध्येन वहन्यादिनाऽविदिष्टो हेतुः साध्यसमः, अतएवासिद्ध इत्युच्यते तत्य त्रैविध्यभुपदर्शयितः -स चाविद्यमानपक्षः, पद्येऽविद्यमानः, अवि- द्यनान्याप्तिक इति त्रिधेति, अविद्यमानोऽसिद्धः पक्षां यस्य हेतोः सोऽविद्यमानपक्षः आश्रायासिद्धः पद्ये पक्षतावच्छेदकस्याभावः पद्यतावच्छेदकाभाववान् पक्षो वाऽऽश्रया- सिद्धिः प्रथमोऽसिद्धिभेदः, यथा काञ्चनमयपर्वतो वहिनमान् धूमान् , गगनारिवन्दं सुरिम अरिवन्दत्वादित्यादौ पर्वते काञ्चनमयत्वाभावः काञ्चनमयत्वाभाववान् पर्वतो वा, अरिवन्दे गगनीयत्वाभावो गगनीयत्वाभाववदरिवन्दं वा पक्षासिद्धराश्रयासिद्धि- दितिचञ्यवद्वियते, पत्रज्ञानञ्चातुमितिपरामर्शयोर्श्ययोरि प्रतिबन्धकत्वम् । पद्येऽवि- द्यमानः अर्थतिःहेतुरितिपक्षवृत्तित्वाभाववान् हेतुः पक्षितिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगी वा हेतुः हेत्वभाववान् पक्षो वा द्वितीयोऽसिद्धिभेदः, स च द्विष्यः, पक्षतावच्छेदकावच्छे- देन पत्रे हेत्वभाववान् पक्षो वा द्वितीयोऽसिद्धिभेदः, स च द्विष्यः, पक्षतावच्छेदकावच्छे- देन पत्रे हेत्वभावः पक्षतावच्छेदकावच्छेदकावामः स्वर्या

सिद्धिः, दितीयो भागासिद्धिः, हदो द्रव्यं धूमवत्त्रादित्यादौ धूमाभाववद्भ्रदःस्वरूपाid दः तज्ज्ञानस्य हदत्वाव चछेदेनैव हदे धूमामावावगाहित्वात्, पृथिवीजले रूपवती गन्धवत्त्वादित्यादों पृथिवीजलोभयं ग धाभाववदिति भागासिद्धिः, पृथिवीरूपपत्ते गन्ध-सत्त्वेऽपि पद्मैशदेशे जले गन्धामावात्, स्वरूपासिद्धिर्भागसिद्धिश्च परामर्शप्रतिवन्धक-ज्ञानिवपयः। अविद्यमानव्याप्तिको अविद्यमाना व्याप्तिर्यत्र स हेतुरविद्यमानव्याप्तिकः व्याप्यत्वासिद्धिरिति व्यवह्वियते, अयं चासिद्धेश्वतोयो भेदः, अयं च साध्यासिद्धिहे-स्वासिद्धित्यर्थविण्यण्यदितहेतुभेदात्त्रिविधः, साध्यताव च्छेदकाभाववत्साध्यं साध्याप्रसिद्धिः, यथा पर्वतः काञ्चनमयविहनमान् धूमादिःयादौ काञ्चनमयत्वा-भाववान् बह्धः साध्यासिद्धिः, काञ्चनमयःवाभाववान् वहिनरितिज्ञाने सति काञ्चन-मयत्व विशिष्टवहिनिनिक्पितव्याप्तिप्रहणं न सम्भवतीति, हेतुतावच्छेदकाभाववार हेतुः साधनाप्रसिद्धः, वथा पर्वतो वहिनमान् काञ्चनमयधूमादित्यादौ काञ्चनमय-स्वाभाववद्घूमस्साधनाप्रसिद्धिः, एतन्ज्ञाने सति काञ्चनमयत्वेन रूपेण धूमे बह्ध-निरूपितव्याप्तिमहर्णं न जायत इति व्याप्तिम इप्रतिबन्धः फलम्, साध्याप्रसिद्धिस्त्व-नुमितेरपि विरोधी, अयं तु न तथेति विशेषः, व्यर्थविशेषण्घटितो हेतुव्याप्यत्वा-सिद्धः यथा पर्वतो वित्नमान् नीलधूमादित्यत्र नीलधूमो हेतुः, तत्र गुरुतया साधनता-बन्छे इकं न जिथुमत्वं न साध्यसम्बन्धिता बच्छे दकिनित हेतुना बच्छे दकिन छ साध्य -सम्बन्धितानवच्छेदकत्वं व्याप्यत्वासिद्धिद्रीयस्तजज्ञाने जाते साध्यसम्बन्धिता-व्याप्तर्न गृह्व यत इति तत्प्रतिबन्धोऽस्य बच्छेद्कहेत्तावच्छेद्कवच्वरूपा फलम्, सोपाधिको हेतुर्गिप्यत्वासिद्धिः इति हेतुनिष्ठसोपाधिकसाध्यसम्बन्धो द्याप्यत्वासिद्धन्तज्ञाने जाते निरूपाधिकसाध्यसाधनसम्बन्धलक्षण्ज्याप्तिर्ने गृह्यत इति तथाविधःयाप्तिग्रहण्प्रातिवन्धोऽस्य फलम,उपाधित्वञ्च साध्यव्यापकत्वे सति साध-नाज्यापकत्वम् यथा पर्वतो धूमवान वहनेरित्यत्राद्रे न्धनप्रभवो वहिनरूपाधिः तत्-सम्बन्धाद्वहिनः सोपाधिक इत्यि करिचत्, तथा'च साध्याप्रसिद्धिसाधनाप्रसिद्धिहेतु-तावच्छेद्कनिष्ठसाध्यसम्बन्धन्धितानवच्छेदकत्वहेतुनिष्ठसोपाधिकत्वैतद्न्यतमत्त्वं व्याप्यत्वासिद्धे र्जन्नण्म, 'त्राश्रयासिद्धित्व रूपासिद्धित्व रुक्तव्याप्यत्व,सिद्ध्येतदन्यत-मूर्मसिद्धिसामान्यलक्ष्णमिति वोध्यम् ।

काजीतीतं लक्षयति :-

'बाधितविषयः कालानीत' इति। वाधितः पक्षनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगी,

विषयः साधनीयः साध्यमितियावत्यस्य स हेतुः कालातीतः, साध्यस्य साधनकालः तमतीतोऽतिकान्तो यः स काल'तीतः साध्याभावकाले प्रत्युक्ता हेतुः, श्रतएव वाधितो हेतुः कालात्ययापिद्ष्ट इत्यच्युच्यते, लक्षणं तु साध्याभाववान् पक्षः ५ से साध्याभावो वा वाधदोपः, स्वज्ञानिवपयप्रकृतहेतुनावच्छेद् कवत्त्वसम्बन्धेन तद्वान् हेतुर्वाधित इति, वाधज्ञानस्य साध्यानुमितिप्रतिबन्धकत्वेन ।नुमितिप्रतिबन्धोऽस्य फलम् । लोकिकसन्निकर्षाजन्यदोषिवशेषाज व्यतद्धिमं कतद्वत्ताज्ञानं प्रतिश्रनाहार्याप्रामाण्यज्ञानान्तास्किन्दितद्धिमंक तदभाववत्तानिश्चयः प्रतिबन्धक इत्येवं विशिष्टयुद्धिसामान्यम्प्रति क्षृप्तप्रतिबन्धकभावस्य वाधिनश्चयः प्रतिबन्धक इत्येवं विशिष्टयुद्धिसामान्यम्प्रति क्षृप्तप्रतिबन्धकभावस्य वाधिनश्चयत्यानुमितिन्त्रति प्रतिबन्धकत्वम् हदो वहिनमान् धूमादित्यत्र वहन्यभाव वद्घदो वाधः, तत्र हदत्व विच्छन्मविशेष्यतानिकृषित वहित्वान्वच्छन्मप्रतानिकृषितहद्व।विद्यन्वविशेष्यतानिकृषिता वहन्यभावत्वावच्छिन्नप्रकारतानिकृषितहद्व।विद्यन्नविशेष्यतानिकृष्यत्व।विच्छन्नप्रतिबन्धकारिकृष्तविश्यक्षम् विव्यव।विद्यन्व।विद्यन्यकार्यविवस्यव।विद्यन्व।विद्यन्यकार्वाकृष्यव।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्तिवस्यव।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्यव।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्तिवस्यक्षाविद्यकार्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्व।विद्यन्यकार्यानिकृष्यकार्व।विद्यन्व।विद्यन्यकार्यकार्यानिकृष्यकार्यवानिकृष्यक्षः

कमश्रामं छलं लक्षयति : -

"अनिभिन्नेतमर्थमिमतं नकल्य अभिन्नेतिवरोधेन तदुपपादनं छलम्। तत् त्रिविधं परिसंख्यानात्। तत्र वाक्यान्तरकल्पना यत्र तद्वाक्छलम्, यत्र उक्तस्य देतुत्वादिकल्पना तत् सामान्यच्छलम्, यत्र उपचरितस्य मुख्यार्थकल्पना तदुपचार-च्छलम्।

श्रामिश्र तमर्थमिति, वक्तृतात्पर्याविषयमर्थमयमथी वक्तुरिम्मतः इत्येवं स्वयुद्ध ्याऽिम्मतं प्रकल्प्येवं सत्यिभिश्रे तिवरोधइत्येवं दिशाऽिभिश्रे तिवरोधेन तदुप्पाद्मं तद्दू-पणोपपाद्मं छलित्यर्थः । वक्तृतात्पर्याविषयार्थं क्रक्ल्पनेन दूषणाभिधानं छलित्यां क्रिक्ति मुकुलित्रोऽर्थः । श्रमुमर्थं पुरस्कृत्व वृत्तिकृतेवं सङ्गमितन् — तात्पर्याविषयत्वं विशेष्ये विशेषणे संसर्गे वा, यथा नेपालादग्गतोऽयं नवकम्बलवत्त्वादित्यत्र हेतु-घटकत्य नवपद्ग्य नवीनार्थतात्पर्यंकस्य तात्पर्याविषयनवसंख्यापरत्वक्रल्पनयाऽ-सिष्यभिधानं नवकम्बत्रवत्त्वं नवसंख्यककम्बलवत्त्वं हेतुः स च पश्चित्तते पुरुषविशेषे नास्ति कम्बलद्यवत्त्वमपि यत्र नास्ति तत्र कुतो नवसंख्यकम्बलवत्त्वस्य सम्भव इति स्वरूपासिद्धोऽयं हेतुरित्येवं दूषणाभिधानम्, श्रत्र नवसंख्यककम्बलस्यविषये तात्पर्याविषयत्वम् । एवं सर्वं प्रमेयं धर्मवत्वादित्यत्र धर्मत्वं येनकेनचित् सम्बन्धे-कृतात्पर्यविषयो न तु पुरुषत्विमिति तात्पर्याविषयपुरुष्यत्वरूपार्थकल्पनया

400

सस्य हेतोः सर्वरूप-पद्मै कदेशे भागासिद्ध्यात्मक दूषणाभियानम् , श्रत्र विशेषणे धर्मत्वे तात्पर्याविषयत्वम् । विद्वमान् धूमादित्यत्र संयोगसम्बन्धेन धूमो हेतुरिति हेतुताव-च्छेदकसम्बन्धः संयोगस्तात्पर्यविषयो नतु समवायन्तथेति वक्तृतात्पर्याविषयसम-वायसंसर्गरूपार्थकल्पनेन वहन्यभाववति धूमावयवे समवायेन धुमो वर्ताते इति धुमे ठपभिचारदोषस्याभियानं छल्तिति । तत् छलम् त्रिविधम् वाक्छल्तामान्यच्छलोप-चारच्छलभेदेन त्रिप्रकारम् कथमेवंनिर्णीतिमित्याकाच्छायामाह परिसंख्यानादिति 'तत् त्रिविधं वाक्छकं सामान्यच्छलमुपचारच्छकं चेति' ( अ०१ पा० २ सू०) इत्य-क्षपाद्स्त्रे निरुक्तत्रिपकारेण परिगणनाद्त्यर्थः। याक् छलं लक्ष्यति तत्र वाक्या-न्तरकल्पना यत्र तद्दाक् अलमिति, तत्र त्रिविधच्छलमध्ये, यत्र यश्मन् समासवाक्ये सम्भवद्विप्रहृद्यवति, वक्तर्भित्रते यद्विप्रहृवाक्यं ततोऽन्यद्न्यच्छलवाद्यभिमतं विषदान्तरवाक्यं तद्वाक्यान्तरं तस्य कल्पना तत्कल्पनानन्तरं कल्पितवाक्यार्था-सम्भवप्रयुक्ततत्त्रतिषेधेन यदुद्वणं तत्वाकञ्जलप् , यथा नवकम्बलोऽयं इति प्रयोगे नयः कम्बलो यश्येतिवक्तुर्भिष्ठेतं विष्रहवाक्यं नवकम्बलाः यश्येतिविष्र-हान्तरवाक्यं तदर्थं प्राधान्यमुरीकृत्य छअवादी प्रतिपेयति एकोऽत्य कम्बलः छुतो नवकम्बला इति नवकम्बलोऽयं माण्यक इत्यस्याभिधानम् । श्रत्र 'श्रविशेषाभिहितेऽर्थे-वक्तुरभिप्रायादर्थान्तरकल्पना वाक् छलप्' ( अ०१ आ०२ सु०१२ ) इति गौतम-सूत्रस्यार्थो वृत्तिकृता त्वेवमुपवर्णित :- यत्र वाक्यार्थद्वये संभवति एकार्थनिणीयक-विशेषाभावादनभित्रेतवाक्यार्थकल्पनेन दूपणाभिधानं तहाक छलम्, लक्ष्णन्तु शक्त्या वकार्थशाञ्द्रबोधतात्पर्यकशञ्द्रस्य शक्त्याऽर्थान्त रतात्पर्यकृत्वकलपनया धानम् , यथा नेपालादागतोऽयं नवकम्बलवत्त्वादित्युक्ते क्रुतोऽस्य नवसंख्याकाः कम्बला इति, गौर्विपाणीत्युक्ते वाणस्य विषाणम् , गजो विषाणीत्युक्तं कृतो गजस्य श्राम् रवेतो धावति इति रवेतह्रपवत्त्वाभिप्रायेणोक्ते रवा इतो न धावतीत्यभिधान-मित्यादिकमृह्यमिति । सामान्यञ्जलं ,लक्ष्यति यत्र उक्तस्य हेतुन्वादिकल्पना तत् सामान्यच्छलमिति, यत्र यस्मिन् वाक्ये उक्तस्य प्रतिपादितस्यार्थस्य हेतुत्वादिकल्पना, हेत्त्वादिकं कल्पयित्वा दूपणाभिधानं तत् सामान्यछलम् , यथा ब्राह्मणोऽयं विद्या-चरणसम्पन्न इति वाक्ये उक्तस्य प्रतिपादितस्य विद्याचरणसम्पन्नत्वस्य ब्राह्मणहेतुत्व-कल्पना यतोऽयं विद्याचरणसम्पन्नस्तरमादु ब्राह्मण इतिकल्पना वक्त्रनाभिष्रेतार्थस्य छलवाच त्रेक्षिता, ततः नहि विद्याचिरणसम्पन्नत्वं ब्राह्मण्टकिमित्तं ब्राह्ये व्यभिचा-

रादितिदोपोद्भावनं सामान्यच्छलम् । अत्र सम्भवतोऽर्थस्यातिसामान्ययोगादसम्भू-तार्थंकल्पना सामान्यच्छलम् ( अ १ आ०२ स्० १३ ) इति गौतमस्त्रस्य वृत्तिरि-त्थम् : - सातान्यविशिष्टसम्भवद्याभि ग्रायेणोक्तात्यानिसामान्ययोगादसम्भवद्र्यंक-लग्नया द्वणाभिधानं सामान्यछलप्, यथा त्राह्मणोऽयं विद्याचिरणसम्पन्न इत्युक्ते ब्राह्मण्रत्वेन विद्याचरण् नन्पदं साधयतीतिकल्पित्वा परो वद्ति कुतो ब्राह्मण्-त्वेम विद्याचरणसम्पत्, त्रात्ये व्यभिचारादिति, एतत्व्याख्याने ब्राह्मणत्वे हेतुतया कल्पतं विद्याचरणसम्पदितिसाध्यतयाकल्पितं तत्र सूत्रार्थातुगुण्यमिति वोध्यम् । उपचार-च्छलं लक्ष्यति यत्र उपचरिनाय मुख्यार्थंकल्यमा तद्पचारच्छलमिति उपचरितस्यान्या-र्थे लाक्ष्मिकस्य शब्दस्य मुख्यार्थकल्पना शक्यार्थकल्पना, तया दोपोदुभावन मुपचार-च्छलम , यथा मख्वाःक्रोशन्तीत्यादौ मख्रस्थपुरुपादौ लक्ष्ण्या प्रयुक्तस्य मञ्चपद्ग्य मुख्यार्थाय शक्यार्थम्य मञ्च पार्थस्य कल्पनया न मञ्चाः क्रोशन्ति किन्तु मञ्चाय-पुरुषा इत्यमत्ममुच्यते भवता मञ्चाःक्रोशन्तीत्येवं दृषगाभिधानमुपचारच्छलमिति । श्रत्र 'धर्मविकन्पनिर्देशेऽर्थेपर्भावपतिपेत्र उपचारच्छलम्' (श्र० १ श्रा॰ २ सु० १४) इति गौत रस्त्र व्यवतिविष - पर्यः शब्दस्यार्थेत सम्बन्धः तथ्य विकल्पो विविधः करपः शक्तिज्ञभ्रणान्यनरम्पः नथा च शिक्तिश्रणयोरेकनरबृत्त्या प्रयुक्ते शब्दे नद-परवृत्त्या यः प्रतिषेदः म उपवारच्छलप्, यथा मञ्चाः कोशन्ति नीलोघट इत्यादी मञ्चम्था एव क्रोशन्ति न तु मञ्चा', एवं घटम्य कथं नीलरूपासेदः, एवसहं निन्य इति शक्तया १ त्युक्तेऽमुकामादुत्पन्तसःवं कथं नित्य इति प्रतिवेधोऽत्युपचारच्छल-मिति । श्रत्रेय वृत्तौ छलायासदुनरत्वमेवं भावितमः-वाद्यभिष्रेतार्थस्यादृष्णेन छलायाः सदुत्तारत्वम् , म च रिलब्टला निर्णक ।योगादादिन एवापराधः श्यादिति वाष्यम् , तत्तद्रश्रेत्रोधकतया प्रसिद्धन्य शब्द्रयप्रयोगे वाद्नोऽनपराधात , अन्यथा पर्वतो यहिनमान् इत्युक्ते Sपर्वतोऽयं कथं वहिमानित्यादिद्वरोगाम्यु इद्वेदः स्यादिति ।

कमप्राप्तां जातिं लक्ष्यतिः--

"विवक्षितवाक्यार्थव्याहत्या दृषणाभासप्रसञ्जन जातिः, कथायां तत्त्वाप्रतिपादकं • निम्नहम्थानम्, वाद्यक्तं ऽसम्प्रत्यवस्थानं जातिः, गृद्धमाण्यिकोषत्वेन प्रकरणसमत्वेन साधभ्येण प्रत्यवस्थानं साधम्यंसमः ? गृद्धमाण्यिकोषत्वेन प्रकरणसमत्वेन वैधभ्येण प्रत्यवस्थानं वैधम्यंसमः २, साध्यद्वष्टाः तयोर्धमवैचित्र्यात् प्रतीत्धर्मापवादनेन प्रत्यवस्थानमुत्कर्षसमः ३, साध्यद्वष्टाः तयोर्धमवैचित्र्यात् प्रतीत्धर्मापवादनेन प्रत्यविधान पपकर्षसमः ४, साध्यहष्टान्तयोर्धमयैचित्रयादृहष्टान्तस्य ख्यापनीयत्व-श्रदयबस्थान वर्ण्यसमः ४, साध्यद्वव्दान्तयोर्धर्भवैचित्र्यमात्राद्धर्मिगाः ख्यापनीयत्वेन प्रत्यवस्थानभवएर्यममः ६, साधनधर्मयुक्ते धर्मान्तरस्य दर्शनाद्धभिणि साध्यधर्मवि-कल्पेन प्रत्यवस्थानं विकल्पसमः ७; साध्यद्यब्टान्तयोः धर्ममात्रहेतुनद्रब्टान्ते यज्ञ अवयवानुमानप्रसद्भवनं साध्यसमः द, हेतोः साध्यशप्तका विशिष्टत्वेन प्रत्यवस्थानं प्राप्तिसमः र्धः प्राप्तः माध्यमप्राप्य वेति विकल्प्याप्राप्त्यासाधकत्वेन प्रत्यवस्थानभप्राप्तिसमः १०, उभयसिद्धे प्रमाणवात्र स्नापरिशिष्टतया त्यवस्थानं प्रसङ्गसमः ११, एक-हेतुयोनित्वेऽ ।तिहब्टान्तेन प्रतिहब्टान्तेन वा प्रत्यवस्थानं र विहब्टान्तसमः १२ अनुत्पत्तेः साध्यकारणाभावात् साध्यविपरीतोपयत्तौ साधनाभावेन प्रत्यवम्थानभ-नुत्पत्तिसमः, श्रसदृशायां वा कार्णाभावात् प्रत्यवश्थानमनुत्पत्तिसमः १३. विशे-पदर्शनान्निर्ण्ये कियमाणे कुनरिचत संशयहेतोर्धर्मिण साध्यतद्विपरोतधर्मसंशयेन प्रत्यवस्थानं संशयसमः १४ प्रत्यनुमानेन व्यपन्ननीत्या प्रत्यवस्थानं प्रकरणसमः १४, प्रमाण्यमेययोः परस्परापेश्चया मूर्तापरसहभावासिद्ध्या प्रत्यवस्थानमहेतुसमः १६, आभिमानिकार्थापत्तितो द्वायभिश्रेतयत्त्विपरीतोपवर्णनेन प्रत्यवस्थानमर्थापत्तिसमः १७, एकधर्मोपनत्ते रविशेषे तेन साधभ्याद्विशेषेण प्रत्यव थानमविशेषसमः १८, प्रकरणोपपत्तामात्रेण।प्रत्यवस्थानमुपपत्तिसनः १६, साध्यसिद्धौ निर्दिष्टस्य प्रमाणस्य भावेऽिष साक्योपलब्ध्या प्रत्यवस्थानमुपन्नव्धिसमः २०, उपलब्धेरनुपलम्भादभाष-सिन्द्या प्रत्यवस्थानमनुपन्नविधसमः, विकल्पपुरस्सरं विषयगतस्वरूपारोपणाभावसिन्द्या ं त्यवस्थानमनुपलव्धिसम इति वा। २१, सपक्षसाधभ्योद्धर्मिणि सपक्षतुल्यधर्मोप-पत्ते रिममत बाध्यसमानधर्मवत्ता शस्य जनेन शत्यवस्थानं नित्यसमः २२, धर्मिणि साध्यधर्मस्य नित्यानित्यविकल्पनेनानुपपत्त्या प्रत्यवस्थानमनित्यसमः २३, कार्यना-नात्वानुमानात् प्रत्यवस्थानं कार्यसमः २४, ।।

विवितितवाक्यार्थव्याह्त्यंति, जातिनिप्रह्म्थानयोस्सामान्यतो भेदावगतये क्रमेण तयोः सर्वजात्यनुगासर्वनिप्रह्म्थानानुगते लक्षणे उद्घाविते, वादिनो विवित्ततो यो वाक्यार्थस्तस्य व्याहत्या प्रतीपार्थप्रसंगेन निराकृत्या दूषणाभासम्य प्रसञ्जनं जाति-रिति सक्कजा तिविशेषानुगतं जातिलक्षणम्, कथायां वादजलपिवतण्डान्यतम-रूपायां वादिप्रतिवादान्यतरत्य यत्तक्तापतिष दकं विप्रतिपत्त्यप्रतिपृत्यन्यनतरस्यक्ष्प तन्निमहस्थानमिति निखिलनिमहस्थानविशेषानुगतं। निमहस्थानलक्ष्रणम् । छलादि भित्रं दूषणासमर्थभुत्तरं स्वव्याघातकमुत्तरं वा जातिः, साधभर्यसमादिचतुर्विशत्य--न्यान्यत्वं जातित्विमत्यपि सर्वजात्यनुगतं प्रतिपत्तव्यम्, उद्देश्यानुगुणसभ्यग् ज्ञाना-भावलिङ्गत्वं प्रतिज्ञाहान्यायन्यतमत्वं वा निप्रहस्थानसाम।न्यलक्ष्णं तदिखलिविशेषा-नुगतमिति ॥ वायुक्ते सम्प्रत्यवस्थानं जातिरित्यस्य केनचित् सह साधभ्येंग् बादिना प्रयुक्ते प्रतीपमवस्थानं वाद्यमिमतविरुद्धेन सह साधर्म्येण दूपण्पप्रसञ्जनं जातिः, एवं केनचित् सह वैधर्म्येण वादिना प्रयुक्ते प्रतीपमवस्थानं वाद्यभिमत-विरुद्धे न सह वैधभ्येंगा दूषग्पप्रसञ्जनंजातिरित्यस्य चैकैकस्य न सर्वजातिव्यापकत्व-मित्यव्याप्तिः स्यादत उक्तान्यतरत्वं जातित्वमित्यथौऽत्रसेयः; छलादिवारणाय तद्भि-न्नत्वं तत्र देयमिति । जातेश्चतुर्विशतिप्रकारेषु 'साधभ्यं-वैधभ्येतिकर्पा-पकर्ष-वर्णा वर्ण्यं-विकल्प-साध्यप्राप्त्यपाप्ति-प्रसङ्गाप्रतिदृष्टान्तानुतृपत्ति-संशय - प्रकर्णाहेत्वर्थाप-स्यविशेषोपपत्त्युपलब्ध्यनु । लब्ध्यनित्यनित्यकार्यसमाः ( अ० ५ आ० १ सृ० १ ) इतिसूत्रोपदि ब्टेपु लक्येषु क्रमेण लक्ष्णप्रतिपादने कर्ताव्ये प्रथमं साध्रभ्यसमप्रकारं लक्षयति गृह्यमाण्विशेषत्वेन प्रकरण्समत्वेन साधभ्येण प्रत्यवरथानं साधभ्यसम इति, अत्र साधम्यंसमात्मको जातिविकल्पो कदय इति पु'लिङ्गनिर्देशः। एवमग्रेऽपि. साधम्यसमाद्यात्मकाया जातेरेव लच्यतयाऽभिधाने तु साधम्यसमावैधम्यसमेत्यादि स्त्रीलिङ्गामिधानमप्युचितमिति । गृह्यमाणं विशेषत्वं यत्र यस्य तद्गृह्यमाण्वि-शेषत्वं तेन गृह्यमाण्विशेषत्वेन प्रकरण्यानुमानप्रकरण्य प्रतिज्ञाहेत्वाद्युद्भावनस्य समत्वं यत्र तत्प्रकरणसमत्वं तेन प्रकरणसमत्वेन, एवंभूतेन साधभ्येंण प्रत्यवस्थानं-प्रतीपमवस्थानं दूषण्प्रसञ्जनं साधभ्यंसमो जातिविकल्पः, साधभ्यंसमा जातिर्वेत्यर्थः। साधभ्येंग्रोपसंहारे वादिना कृते तद्विपरीतसाधभ्येंग् प्रत्यवस्थानं साधभ्येसमा जाति-रिति निर्गालितोऽर्थः । यथा अनित्यः शब्दः उत्पत्तिवर्मकःवात्, यद्यद्त्वत्तिधर्मकः तदनित्यं यथा घटादीत्येवं बादिना प्रयुक्ते यद्यनित्यघटसाधभ्याद्दिनत्यः शब्दः तदा नित्येनाकाशेन सहाभूत्तीत्वसाधर्म्येण शब्दो नित्यः प्रसच्येत इत्येवं दूवण्यसञ्जन साधभ्यंसमः, अत्र नित्येन सह साधभ्यं गृह्यमाण्विशेवत्वं प्रकरण्समत्वंच भवतीत्ति तेन दृषण्प्रसञ्जने उक्तलक्षणसमन्वयः।।१। वैधम्यसमां जाति जन्नयति गृह्यमाण्विशे-षत्वेन प्रकरणसमत्वेन वैधर्भ्येण प्रत्यवस्थानं वैधर्म्यसम इति, श्रस्यापि दशित-दिशाऽयोंऽवसेयः, वैवभ्येंण वादिनोपसंदारे कृते तद्दीपरीतवेधभ्येण प्रत्यवस्थानं

वैधभ्यंसमा जातिरित्यर्थेऽस्यापि पयेवसानम्, यथा शब्दोऽनित्यः नित्याकाशवे ग्रन्योन घटवदिति वादिनोक्ते यदि नित्याकाशवैधभ्योत्पत्तिधर्मकत्वतः शञ्दोऽनित्यस्तर्हि श्रमित्यघटादिवैधभ्यमूर्त्तत्वेन नित्य एव शब्दः किन्न स्यादिति दूषण्यसञ्जन वैषभ्यंसमा जातिः, एवं वादिना साधभ्यंगोक्ते साधभ्यंग प्रत्यवस्थानं साधम्यंसमा जातिरिति व्यवस्थापितं, तथा वादिना वैधर्म्येणोक्ते साधर्म्येण प्रत्यवस्थानमपि साधभ्यंसमा जाति:, यथा शब्दोऽनित्यो नित्याकाशवैधम्योत्पत्तिधर्मकत्वादितिवादि-नोक्ते यदि नित्याकाशवैधभर्याद्वित्यः शब्द्रहार्हि नित्याकाशाभर्त्तत्वसाधभर्यात्रित्यः-राब्दः प्राप्नोतीति साधभ्यसमः, एवं वैधर्म्ये । वादिना प्रयुक्ते वैधभ्ये ॥ प्रत्यवस्थानं वैधभ्यसमा जातिर्यथा प्रागुपपादिता तया साथभ्यें ए वादिनोक्ते वैधभ्यें ए प्रत्यव-स्थानमि वैभ्रवसमा जातिः, यथा घटादिगतोत्पत्तिकत्वसाधभर्याद्नित्यः शब्दः इति बादिनोक्ते यदि घटसाधर्म्यादिनित्यः शब्दस्तर्हि घटवैधर्भ्येण।मृत्तत्वेन नित्योऽपि किल्ल स्यादितिवैधमर्येशा प्रत्यवस्थानं वैधम्येसमा जातिः। उक्तं च वृत्तौ 'वादिनाऽ-न्वयेन व्यतिरेकेण वा साध्ये साधिते, प्रतिवादिनः साधर्म्यमात्रप्रवृत्तहेतुना तद्रभावा-पारनं साधम्यंसमा, वैधम्यंमात्रप्रवृत्तहेतुना तद्भ,वापाद्नं इति ।२। उत्कर्षसमं तृतीयं जातिविकल्पं लक्ष्यतिः - साध्यद्वष्टान्तयोधभवैचि-त्र्याद्विद्यतानधर्माध्यारोपेण प्रत्यवस्थानभुत्कपंसम इति । साध्यते अत्र साध्यं तथा च साध्यद्वव्दान्तयो।साध्यद्वव्दान्तान्यतरिमन्, धर्मस्य वैचित्र्यं क्रचित्सत्त्वं कचिइसत्त्वं, शकृते साध्यसाधनान्यतररूपस्य वैचित्र्यात् सत्त्वा-द्नयोऽविद्यमानधर्माध्यारोपस्तेन प्रत्यवस्थाननर्थाद्व्यातिमपुरस्कृत्य पञ्चद्वदान्ता-न्यतरिमन् साध्यसाधनान्यतरेणाविद्यमानधर्मत्रसञ्जनमुत्कर्पसमः। यथा शहरोऽ-नित्यः कृतकःवादितिवादिना स्थापिते प्रतिवादिनः श्रनित्यत्वं कृतकत्वं च घटे रूप-सहचरितमतः शब्दोऽपि रूपवान स्यादित्यादिश्रसञ्जनमुत्कर्पसनाजातिरिति ।३। अपकर्षसमां जाति लक्ष्यतिः —साध्यद्वष्टान्तयोर्धर्मवैचित्रयात् प्रतीतधर्मापवादेन प्रत्यवाथानमपकर्षसा इति । पूर्ववत् पश्रद्यव्यान्तयोर्धर्मस्य सहचरितधर्मस्य वैचि-त्र्यादसत्त्वात् प्रतीतथर्मापवादेनसाध्यसाधनान्यतरापवादेन प्रत्यवस्थानं हेतुसाध्या-न्यतराभावप्रसञ्जनमपकर्षसमा जातिः। यथा शब्दोऽनित्यः कृतकत्वाद्घाटवदिति स्थापनायां प्रतिवादिनो यद्यनित्यत्वसह्चरितवटधर्मात् कृतकत्वादिनित्यः शब्दस्तदा कृतकत्वानित्यत्वसहचरितवटधर्मक्षपवत्त्वव्यावृत्त्या शब्दे कृतकत्वस्यानित्यत्वस्य च

व्यावृत्तिः स्यात्, एवं शब्दे कृतकत्वसह्चिरतश्रावण्त्वस्य संयोगादावष्यनित्यत्वसह्च-रित्रगुण्त्वस्य दृष्टान्ते घटे व्यावृत्त्या घटेऽनिःयत्वं कृतकत्वं च व्यावर्ततित्यपकर्यसमा जातिरिति । १। वर्ष्यसमां जाति लक्षयतिः - साध्यद्वष्टान्तयोर्धनेवै चित्रयाद् दृष्टा-न्तस्य ख्यापनीयत्वमात्रेण प्रत्यवस्थानं वर्ण्यतम इति, श्रत्र साध्यःसिद्धद्यभाववान् सन्दिग्धसाध्यकादिवा, दृष्टान्तस्त यथाश्रतः तयोर्धमः सन्दिग्धसाध्यकादिवृत्तिर्हेतुस्त-स्य वै चित्रयात्सत्त्वादुद्दष्टान्तस्यख्यापनीयत्वमात्रेण धंदिन्धयसाध्यकःवलक्ष्णवर्ण्य-त्वमात्रेण प्रत्यवस्थानमर्थात्सन्दिग्यसाध्यकत्वस्यापादनं वर्ण्यसमा जातिः। पर्वतो बह्विमान्धूमान्महानसर्वद्ि वाद्तिः स्थापनायां, प्रतिवादिनः पक्षवृत्तिर्हि हेतुर्गनकः पत्तु सन्धिग्धसाध्यकः तथा च सन्दिग्धसाध्यकगृत्तिईतुस्वया दृष्टा-न्तेऽ प स्वीकार्यः, तथा च दृष्टान्तस्यापि सन्दिग्धसाध्यकत्वं स्यादित्यापादनं वर्ण्य-समा जाति रिति ॥४॥ अवर्ण्यसमां जाति लक्ष्यति:-साध्यद्वष्टान्तयोर्धमवैचित्र्य-मात्राद्धर्मिणः ख्यापनीयत्वेत प्रत्यवश्यानमवर्ण्यसम इति । साध्यद्वष्टान्तयोरुकत-स्वरूपयोः दृष्टान्तस्य सिद्धसाद्धद्वयस्य यो धर्मो हेतुस्तस्थ वैचित्रयमात्रात् सत्त्वाद्ध-मिंगः पक्षस्य ं ख्यापनीयत्वेनासन्दिग्धसाध्यकत्वेन प्रत्यवस्थापनं पत्तेऽसंदिग्धसा-ध्यकःवापाद्नमवर्ण्यसमा जाति:। यथा शब्दोऽनित्यः कृतकत्वाद्घटवदिति बादिनः स्थापनायां दृष्टान्ते घटे हे गेः कृतकःवस्य सिद्धसाध्यकवृत्तित्वस्य धर्मस्य वैचित्र्यमा-त्रात्सत्त्वमात्रात् पक्षय शब्दस्य ख्यापनीयत्वेनासंदिग्यमाध्यकत्वेन प्रत्यवस्थापनं घटवत शब्दोऽप्य संदिग्धानित्यत्वधर्मकः स्यादिति शब्दस्यासन्दिग्धानित्यत्वधर्मव-च्वापादनमवर्ण्यसमा जातिरिति ॥६॥ विकल्पसमां जाति लक्त्यति साधनधर्मयुक्ते धर्मान्तरस्य दर्शनाद्धर्मिणाः साध्यधर्मविकल्पेन प्रत्यवस्थानं विकल्पसम इति । साधन-धर्मयुक्ते दृष्टान्ते धर्मान्तरस्य साध्यभिन्नधर्मस्य दर्शनाद्धमिशि पन्ने साध्यधर्मस्य विकल्पो विरुद्धः कल्पातेन प्रत्यवाथानमनिष्टापादनं विकल्पसमा जातिः। शब्दोऽनित्यः उत्पत्तिधर्मकत्वाद्घटवदित्युक्ते उत्पत्तिधर्मकत्वधर्मयुक्ते घटे धर्मान्तर-स्यानित्यत्वभिन्नधर्नस्याविभागजत्वस्य विभागजशब्दव्यावृत्ताय दर्शनाद्घटगतो यो धमंस्स राब्दे भवतीत्यस्य व्यक्षिचाराद्धर्भिणि शब्दे साध्यधर्मातित्यत्वस्य विरुद्धः कल्पो नित्यत्वं तेन प्रत्यवाथानं शब्द उत्पत्तिधर्मकोऽपिर्विभागजो घटात्वविभागजः एवं घट उत्पत्तिधर्मेकोऽनित्यः शब्द्रतृत्पत्तिधर्मेकोऽपि नित्यः स्यादित्यापादनं विकल्प-समा जातिरिति ॥७॥ साध्यसमां जानि लश्चयतिः —साध्यद्वव्यान्तयोधर्ममात्रहेतुत•

द्रृब्टान्ते यत्रावयवानुमानप्रसञ्जनं साध्यसम इति । साध्यहब्टान्तयोः पक्षहब्टा-न्तयोः पत्तेऽनित्यत्वानुभितिविषयत्वे हुन्दान्तेऽप्यनित्यत्वानुभितिविषयत्वं वाच्यम-न्यथा रुष्टान्तेऽनित्यत्वासिद्धौ पत्तेऽपि तद्वलाद्नित्यत्वं [नं,स्यादतो धर्ममात्रं किञ्चि-दृदृष्टान्तेऽनित्यत्वसाधकम् एवं दृष्टान्ते किञ्चित् तद्व्याप्तिप्रहास्पद्मितिधर्ममात्रहे-तुतद्दृष्टान्ते सति यत्र दृष्टान्तहेत्वादावनुमितिविषयत्वसाधनाय अवयवानुमानस्य प्रतिज्ञादिपञ्चकावयवानुमानस्य ऽसञ्जनमापाद्त्रं साध्यसमा जातिः। यथा शब्दो-Sनित्यः उत्पत्तिधर्मकत्वाद्घटविति वादिनः स्थापनायां प्रतिवादिन इत्थं प्रत्यवस्थानं यदि घटरूपदृष्टान्तोत्पत्तिधर्मकत्वरूपहेतुवलेन शब्दस्यानित्यत्वानुमितिविषयत्वं तदो-क्तहष्टान्तहेःवादेरप्यनुमितिविषयत्वोपपादनाय हष्टान्तान्तरहेन्वन्तरादेरपेश्चणीवःवे सति तत्र राञ्देऽनित्यत्वानुमित्यर्थं प्रतिज्ञाद्यवयवपञ्चकवत्।तिज्ञाद्यवयवपञ्चकानु-मानं स्यादिति शसञ्जनं साध्यसमा जातिरिति । वृत्तौ चेवमभिहितम् 'पश्चहष्टान्तादेः प्रकृतसाध्यतुल्यतापादनं साध्यसमा । रे तत्रायमाशयः - एतत्वयोगसाध्यस्यैवानु-मितिविषयत्वम्, तथा च पन्नादेरनुमितिविषयत्वान् साध्यवदेदतत्त्रथोगसाध्यत्वमः श्रतः साध्यसमा । तथाहि पन्नादेः पूर्वसिद्धत्वे एतत्प्रयोगसाध्यत्वाभावान्नानु-मितिबिषयत्वम् , 'पूर्वमसिद्धत्वे पक्षादेरज्ञानादाश्रयाखिद्द्धयादयस्तद्देशनायाः सा चेयमिति ॥ प्रान्तिसमां जाति लक्ष्यतिः — हेनोः साध्यशप्त्याऽविशिष्टत्वेन प्रत्यव-स्थानं प्राप्तिसम इति, हेतोरित्यनन्तरं साधकत्वमिति, शोषः। तथा च हेतोः साधकत्वं साध्यप्राप्त्याऽविशिष्टत्वेन यथा साध्यस्य प्राप्तिस्तथा हेतोरपि शाप्तिरित्येवं साध्यहेत्वोः प्राप्तत्वाविशेषात किं कस्य साधकिमत्येवं प्रसञ्जनं प्राप्तिसमा जाति-रिति ।। हा अप्राप्तिसमां जाति लक्ष्यतिः -प्राप्य साध्यम् अप्राप्य वेति विकल्प्य अ-प्त्याऽसाधकत्धेन प्रत्यवस्थानमप्राप्तिसम द्वितः । हेतुः प्राप्य साध्यं साधयति, वाऽ-थवा अप्राप्य साध्यं साधयतीति विकल्प्य प्रथमपत्ते प्राप्तिसमा जातिद्शिता। द्वितीय-पद्मेऽतिप्रसंगाद्वाप्तस्य न साधकत्वमित्येवमसाधकत्वेन प्रत्यवस्थानमप्राप्तिसमा प्राप्तिसमाऽप्राप्तिसमयोरेकेन सन्दर्भेण् वृत्तावेथंनिगदितम्ः—'साधकत्वं चात्र कारकज्ञापकसाधारणम्। एवं च कारकज्ञापकलक्षणं साधनं कार्यज्ञाप्यल-न्त्रांन साध्येन सम्बद्धं तत् साधकं चेत् तदा सत्त्वाविशेषात्र कार्यकारसभावः, तत् सम्बन्धस्य प्रागेव ज्ञातत्वाङ्ग ज्ञाप्यज्ञापकभावः, वस्तुतो ज्ञापकत्वं ज्ञप्तिजनकत्वं तद्पि तावतैव प्रत्युक्तम् , श्राप्तयोर्न जन्यजनक्रभावः, शाप्तत्वेन लवणोदकयोरिवामेदादित्वा-

शय इत्यन्ये, तथा च प्राद्याऽपि विशेषाद्तिष्टापाद्नेन प्रत्यवस्थानं प्राप्तिसमा। यदि चाप्राप्तं लिङ्गं साध्यवृद्धि जनयि। साध्याभाववृद्धिमेव किन्न जनयेत् अप्राप्तत्वा-विशेगात्. [तथा, चाप्रप्त्या साधकत्वाद्निष्टापाद्नमप्राप्तिसमेति ॥१०॥ प्रसंगसम जाति जन्नयतिः—डभयसिद्धे प्रमाणमात्रप्रश्नापरिशिष्टतया प्रत्यवस्थानं प्रसंङ्गसम उभयसिद्धे वादिपतिवाद्य भयसिद्धे हण्टान्ते, प्रमाणमात्रप्रश्नस्य हिन्दान्ते साध्यवत्त्वे कि प्रमाणिमिति प्रश्नस्य, अपरिशिष्टतया पर्यवसितः परिशिष्टः न परिशिष्टोऽपरिशिष्टः तस्य भावोऽपरिशिष्टता तया अपरिशिष्टतयाऽनवस्थिततयेति-यावत, प्रत्यवस्थानं प्रसञ्जनं, दृष्टान्ते साध्यवत्त्वसिद्धये यत् किर्माप प्रमाएं दर्शनीयं तत् परम्प्रत्यनुमानविधयैव प्रयोगपथमवतरति तत्रापि प्रमाणे यद्द्वव्यान्तं तत्रापि प्रमाणपरने दृष्टान्ताकलितं प्रमाणिनत्येवमनबस्थापादनं जाति।।११।। प्रतिदृष्टान्तसमां जातिं लन्नयतिः—एकहेतुयोनिःवे प्रतिदृष्टान्तेन प्रत्य-वस्थानं प्रतिदृष्टान्तसमः। प्रतिदृष्टान्तेन वा प्रत्यवस्थानं प्रतिदृष्टान्तसम इति। एकहेत्योनित्वे एकहेत्कार्यात्वे सति प्रतिदृष्टाः तवलेन प्रत्यवस्थानं प्रसञ्जनं प्रतिदृ-ष्टान्तसमा जातिः, वा अथवा प्रतिदृष्टान्टेनेति सावधारणं, तथा च प्रतिदृष्टान्तः मात्रबलेन व्याप्तिमपुरःकृत्य प्रत्यवस्थानं प्रसञ्जनं प्रतिदृष्टान्तसमाजातिः। यथा यदि घटहण्टान्तवलेनाःनित्यः शब्द्श्तदाऽऽकाशहण्टान्तवलेन नित्यः कि न स्यादि-त्यापादनं प्रतिदृष्टान्तसमा जातिरिति ।१२। अनुत्पत्तिसमां जाति लक्षयतिः - अनु-त्पत्तेः साध्यकारणाभावात् साध्यविपरीतोपपत्तौ साधनाभावेन प्रत्यवस्थानमनुतुपत्ति-समः । असदृशायां वा कारणाभावात् प्रत्यवध्थानमनुत्पत्तिसमः इति । अनुत्पत्तेः साध्यकारणाभावात साधनाङ्गपक्षहेतुद्रष्टान्तानामुत्पत्तेः प्राक् साध्यस्योत्पत्तिकारणा-भावात् साध्यस्यानुत्पत्तेः साध्यांवपरीतोपपत्तौ साध्यविपरीतस्योपपत्तौ साधनाभावेन कारणाभावेन, प्रत्यवस्थानमनिष्टशसञ्जनमनुत्पत्तिसमा जातिः। वा अथवा, पूर्वलक्ष्णे साध्यविपरीतोपपत्तावित्यस्य स्थाने असदृशायां इत्यस्याभिषे इः अन्यत सर्वे पूर्वलक्षण्रथवदेव । तथा च साधनाङ्गपक्षहेतुद्दष्टान्तानामुत्पत्ते : प्राक कारणाभावात् साध्यस्यानुत्पत्तेः साध्यस्यासदृशायामुत्पत्तौ कारणाभावेन प्रत्यवस्था-नमनुत्पत्तिसमा जातिरिति द्वितीयः कल्पः, । यथा शब्दोऽनित्यः कृतकत्वाद् घटव-दिति वादिना स्थापनायां प्रतिवादिनः शब्दस्यानित्यत्वेऽनित्यशब्दधमौऽनित्यत्वमप्य-नित्यमेवाभ्युपेयम्। धर्मिखोऽभावे धन्मसिम्भवात्। एवळच साधनाङ्गशब्दकृत-

कत्वघटानामुत्पत्तेः प्राककारणाभावात् साध्यस्यानित्यत्वस्यानुत्पत्ते स्तद्विपरीतस्य तित्यत्वस्यौपपत्तौ नित्यत्वं ज्ञित्यमेवेति त्नकारणभावेन प्रत्यवस्थानमथवा एतद्रित्य-त्वस्यान्यानित्योतपत्तिरसदृशैवोत्पत्तिरित्यस्यार्भाप कारणाभावात त्र नृपत्तिसमाजातिरित्यर्थः । अत्र 'प्रागृत्पत्तेः कारणाभावाद् तुत्पत्तिसमः' ( अ० पा० १ सू० १२) इतिगौतमसूत्रस्य वृत्तिरिःथम्ः - प्रागुःपत्तोरिति साधनाङ्गतयेति शेष: । कारणावात् हेत्वभावात्, तथा च साधनाङ्गपक्षहेतुद्दण्टान्तानामुत्पत्तोः इस्यनुःपत्त्या प्रत्यवस्थातमनुत्पत्तिसमः। घटो रूपवान् हेत्वभाव गन्धात् पटवदित्युक्ते घटोत्पत्तोर्गन्धोत्पत्तोश्च पूर्वं हेत्वभावादसिद्धिः । पटे च गन्धो त्पत्ते : पूर्वं हेत्वभावेन दृष्टान्तासिद्धिः, एवमाद्यश्रणे रूपाभावाद्वाधरच, अनुत्पत्त्या-प्रत्यवस्थानस्यैव तत्रापि सत्त्वात , उत्पत्तेः पूर्वं हेत्वाद्यभावेन प्रत्यवस्थानस्यैव लश्रणत्वात, जातित्वे सतीति च विशेषणीयम . तेनोत्प तकालावच्छिन्नो घटो गन्ध-वानित्यत्र बाधेन प्रत्यवस्थाने नातिब्याप्तिः, श्रसिद् द्वयादिदेशनाभासा चेयमिति।।१३॥ संशयसमां जाति लन्नयति विशेषदर्शमात्रिर्णये क्रियमाणे क्रतरिचत संशयहेतोः धर्मिणि साध्यतद्विपरीतधर्मसंशयेन प्रत्यवस्थानं संशयसम इति, स्पष्टम् । यथाऽ नित्यत्वव्याप्योत्पत्तिभत्त्वलक्षण्यिशेषदर्शनाच्छव्देऽनित्यत्वनिर्णये वादिना क्रियमाणे प्रतिवादिना नित्यानित्यच्याच नशब्दत्वलक्षणासाधारणवर्मदर्शनलक्षणसंशयकार णाद्धर्मिणि शब्दे अनित्यत्वतद्विपरीतनित्यत्वधर्मसंशयेन प्रत्यवस्थानं संशयसमा जाति-दिति ॥१४॥ प्रकारणसमां जाति लक्ष्यति प्रत्यनुमानेन स्वपक्षनीत्या प्रत्यवस्थानं प्रकरण्सम इति । प्रत्यतुमानेन वादिसाध्यविरुद्धसाध्याभावसाधकानुमानेन स्वप-चनीत्या प्रतिवाद्यभिमतधर्मसाधकयुक्त्या प्रत्यवस्थानं प्रसञ्जनं प्रकरणसमा जातिः। वथा शब्दोऽनित्य उत्पत्तिधर्मकत्वाद्घटवदिति वादिनः स्थापनानुमाने प्रतिवादिनः प्रत्यनुमानेन शब्दो नित्यः श्रावण्यत्वाच्छब्दत्ववदित्यनेन नित्यत्वसाधकयुक्त्या प्रत्ववस्थानं प्रकरणसमा जातिः। अस्याधिकवल्रत्वेनारोपितप्रमाणान्तरेण प्रत्यवस्थानं प्रकरणसमा जातिरित्यत्र पर्यवसानं, तेन हेत्वाभासमध्ये परिगणितस्य अकरणसभस्य तुल्यबलतया न तत्रातिव्याप्तिरिति बोध्यम् ॥ १॥ अहेत्समां जाति नक्षयितः - प्रमाण्प्रमेययोः परस्परापेक्षया मूर्तापरसहभावासिद्द्वया प्रत्यवस्थानम-हेतुसम इति । श्रत्र मुर्रोतिस्थाने पूर्वेति पाठो युक्तः, प्रमाणप्रमेययोः इति ज्ञापक-ब्राप्ययोः कार्णकार्ययोः साध्यसाधनयोरित्यादेरुपलक्षणम्, परस्परापेक्षया प्रमाणापे-

क्षया प्रमेयस्य प्रमेयापेक्षया प्रमाणस्य, एवं ज्ञापकादेरिप, पूर्वापरसहभावासिद्द्या प्रमाणे प्रमेयपूर्वभावस्यासिद्ध्या, यतः प्रमितिकरणं प्रमाणं प्रमितिविषयश्च प्रमेयः, पूर्व प्रमितरमावे तत्करणहृपस्य प्रमाणस्य तद्विषयहृपस्य प्रमेयस्याप्यभावात् प्रमेया-पेत्तया पूर्वकालवृत्तित्वं कथं, यो यदा स्वरूपत एव नास्ति तस्य तद्पेदौव न सिध्यति, यश्च यदा यत् स्वरूपेणास्तिस्वं न, कथं तस्य तत्स्वरूपेण तत्कालवृत्तित्वं, एवमुक्त-युक्त्यैव श्रमेयापेश्चयोत्तरकालवृत्तित्वमपि न प्रमाण्य्य, एवं प्रमाण्प्रमेययोः प्रमाण्-भमेयभावेन सहकालगृत्तित्वमेव न संभवति, यतस्तुल्यकालयोस्तयोर्विनिगमनाविरहात प्रमाणाःवं प्रमेयत्वळ प्रसाउयेत नचैतदिष्टामिति,इयं च दिशा ज्ञाप्यज्ञापकयोः कार्यकाः रणयोरि तुल्येति पूर्वापरसहभावासिद्द्या त्रैकाल्यासिद्द्या प्रत्यवाथानमप्रमाण-त्वाज्ञापकत्वाहेदुत्वानामापादनमहेतुसमा जातिरिति । अत्र 'त्रेकाल्यासिद्धेर्हेतोरहेतु-समः' ( अ० ५। आ० १। सू० १२) इति गौतमसुत्रवृत्तिरित्थम्-त्रैकाल्यं कार्यकाल-ततपूर्वापरकालाः तेन हेतोरसिद्धे हेंतुत्वासिद्धे :, श्रयमर्थः - दरडादिकं घटादेनं पूर्व-वर्त्तितया कारण, तदानीं घटोदरभावात् कस्य कारणं ध्यात्, अतएव न घटाद्य नार-कालवृत्तितयाऽपि, नवा समानकालवर्त्तिया, तुल्यकालवर्त्तिनोः सन्येतरविषाण्योरि-वावित्रिगमनापत्तोः, तथा च कालसम्बन्धखण्डनेनाहेतुतया प्रत्यवस्थानमहेतुसमः, कारणमात्रखण्डनेन इप्तिहेतोरपि खण्डनात्र तदसङ्गृह इति ॥१६॥ अर्थापत्तिसमां जाति लक्षयति आभिमानिकाथीपिततो वाद्यभिष्रेतपक्षविपरीतोपवर्णनेन प्रत्यवस्थात-मर्थापित्तसम इथि । आभिमानिकाथीपित्ततः वश्तुतोऽथीपित्तरनुपपद्ममानेनार्थेनोप-पादकार्थकल्पना, साच यत्र नास्ति किन्तु तद्दवभासत इत्याभिमानिकार्थापत्तिर्था-पत्त्याभासतोऽर्थापत्त्याभासतः, वाद्यभित्रेतपक्षरशब्दस्यानित्यत्वं तद्विपरीतं शब्दस्य निःयःवं तस्योपवर्णनभत्रैवाभिमानिकाथीपत्तित इत्यस्य सम्बन्धस्तेन प्रत्यवस्थानम-र्थापत्त्यासेन प्रतिपक्षसाधनाय प्रत्यवस्थानमिति यावत् तद्शीपत्तिसम इति । अस्या-शयो वृत्तावित्थम् -

"अर्थापत्तिहिं उक्तेनानुक्ताक्षिपति, तथा च शब्दोऽनित्य इत्युक्ते ऽर्थादापद्यतेऽन्य-निनत्यं, तथा च दृष्टान्तासिद्धिविरोधरच, कृतकत्वादिनत्य इत्युक्ते ऽर्थादापन्नमन्यस्मा-द्धे तोनित्य इति वाधः सन्।तिपक्षो वा, अनुमानादिनत्य इत्युक्ते प्रत्यक्षान्नित्य इति च बाधः, विशेषविधेः शेपनिषेधफलकत्विमित्यिममान इति ॥१७॥ अविशेषसमां जाति लच्चयनिः—एकश्रमोपपत्ते रिवशेषे तेन साधम्यदिविशेषेण प्रत्यवश्थानमिषशेषसम इति । एकधर्मीपपत्ते रिवशेषे एकधर्मस्य कृतकत्वादेः शब्दे घटे चोपपत्तोः सद्भावा-चिदि शब्दघटयोरिनत्यत्वेनाविशेषस्तदा, तेन साधम्यति एकंधर्मेण सर्वेषां पदार्थानां साधभ्यात् सत्वप्रमेयत्वाद्धिर्भवत्वात् ऋविशेषेण सर्वेषां सर्वधर्मत्वेग प्रत्यवाथा-नमभेद्प्रस्टजनम् अविशेषसमा जातिः,सन्मात्रवृत्तिधर्मेण।विशेषापादनमविशेषसमा जातिरिति तल्लक्ष्यां पर्यवसन्निमिति ॥ १८॥ उपपत्तिसमां जाति लक्ष्यतिः - प्रकर-गोपपत्तिमात्रेण प्रत्यवस्थानमुपपत्तिसम इति। प्रकरणोपपर्तिमात्रेण प्रकरणस्य पन्तप्रतिपक्षसाधकप्रमाण्स्योपपत्तिमात्रेण सद्भावमात्रेण प्रत्यवस्थापनमुपपत्तिसमा जातिः। यथा शब्दोऽनिःयः कृतकत्वादितिव।दिनोक्ते, यथा स्वरपन्तेऽनिस्यरवे प्रमाणमस्ति तथा मत्पत्तेऽपि सप्रमाणकः त्वत्पक्षमत्पत्तन्यतरत्वात्वत् पक्षवदिति प्रत्यवस्थानमुपपत्तिसमा जातिरिति।।१६।। उपलव्धिसमां जाति लक्ष्यति । साध्यसिद्धौ निदिंष्टस्य प्रमाणस्य भावेऽपि साध्योपलब्ध्या प्रत्यवस्थानमुपलब्धिसम 'त्रमाण्स्य भावेऽपि' इत्यस्य स्थाने त्रमाण्स्याभावेऽपि इति पाठो युक्तः, साध्यसिद्धौ साध्यसिद् द्धयर्थः वादिनानि दिंष्टस्योपदर्शितस्य प्रमाणस्याभावेऽपि असत्त्वेऽपि साध्यस्योपलब्ध्योपलम्भेन प्रत्यवस्थानमुपलव्धिसमा जातिः, यथा पर्वतोवह्निमान् धूमादित्यादिकं वह्निसिद्द्वयर्थमनुमानप्रमाणं वादिनोपद्र्यते न च तद्युक्तं यतस्त-स्योक्तानुमानप्रमाण्स्याभावेऽपि पर्वतो वहिमान् आलोकादित्यनुमानेन वहिरूपसा-ध्यस्योपलम्भेनावधारर्येन प्रत्यवस्थानभुपलव्धिसमा जातिरिति ॥२०॥ अनुपलव्धिः समां जाति लक्ष्यात । उपलब्धेरनुपलम्भादभावसिद्द्वया प्रत्यवश्यानमनुपलव्धिसमः, विकल्पपुरासरं विषयगतावस्पारोपेणाभावसिद्द्वया प्रत्यवाथानमनुपलव्धिसम इति वेति । 'उपलब्धे' इत्यस्य स्थाने 'श्रनुपलब्धे' इति पाठो युक्तः । श्रनुपजब्धे र्यथा न्यस्यानुपलन्धेरभावसिद्धिरभिमता, तथाऽनुपलन्देरप्यनुपलम्भादभावसिद्द्धयाऽनु-पलन्ध्यभावसिद्द्या प्रत्यवस्थानमनुपलन्धिसमा जातिः अत्र तदनुपलन्धेरनुप-लिंधसमः अ० ५ आ० १ सू० २६, इति गौतमसूत्रस्य वृत्तिः स्पष्टप्रतिपत्तये उपदर्श्यते नैयायिकैस्तावच्छव्दानित्यत्वमेवं साध्यते-यदि शब्दो नित्यः स्यादुच्चारणात् प्राक्कृतो नोपलभ्यते, नांह ृघटाद्यावरण्कुट्यादिवच्छव्दस्यावरण्मित, तद्तुप-लच्धेरिति, तत्रैवं जातिवादी प्रत्यवतिष्ठते यद्यावरणानुपलच्धेरावरणामावः तदावरणानुपलन्धेरप्यनुपलम्यादावरणानुपलन्धेरप्यभावः सिध्यति, सिध्येत तथा--चानुपलव्धिप्रमाणकावरणाभावोनस्यादपीत्वावरणोपपत्तिरेवस्याद्दिति शब्द

नित्यत्वेनां क वाधकं युत्तम्। न व नुपल व्येर नुपल व्यन्तरान पेश्रणात्कथ मेष मिति चेत, इत्थम अनुपलव्धेरनुपलव्ध्यन्तरामपेश्रणे स्वयमेव स्वत्मिननुपलिधरूपेति वा-च्यम् , तथा च तयैवानुपलब्ध्याऽनुप बच्चत्वसम्भवात्तदभावासिद्धेः, स्वात्मन्यनुपन-विध ह्मपत्रासाचेऽनुपलविधत्वमेव न स्यात् , अनुपलव्धेरनुपन्नव्धेरनुपलव्ध्यन्तरापेक्ष-र्णेऽनवस्था स्पष्टैंव, इत्यं चैदं रूपेण प्रत्यवस्थानमनुपलव्धिसम इत्यर्थं इति । वा अथवा, विकत्यपुरस्सरं विकत्यपूर्वकं अनुपलविधरुपलव्यमावो यस्य विषयस्पानुप-लव्यिस्तत्स्वस्त्योऽतिहिक्तो वा, द्वितीयेऽनवस्था, प्रथमे यदि विषयस्वक्षेवानुष-लव्धिस्तदा विषयगतो यो धर्मस्सर्वोन्यसुपलव्धास्यादित्येवं विषयगतः(वरूपारोपेख, अभावसिद्ध्याऽनुपलव्ध्यभावसिद्ध्या प्रत्यवस्थानमनुपलव्धिसमा जातिरिति ॥२१॥ नित्यसमां जाति लक्ष्यति सपक्षसाधम्योद्धमिष् सपक्षतुल्यधमीपपत्रोरभिमतसाध्य-समामधर्मवत्तात्रसञ्जनेन प्रत्यवस्थानं नित्यसम इति, शब्दोऽनित्यः कृतकत्वाद्घटव-दित्यत्र सपज्ञस्य घटस्य साधर्म्यात् तद्गतकृताकत्वधर्मवत्त्व।द्धमिणि शब्दे सपक्षघटेन सइ सायम्यं सत्वाद्धमं वत्वमपि ततः सर्वातमंत्रपिपदार्थेऽभिमतानित्यत्वसमानधर्म-वत्ताप्रसञ्ज्ञतेन घटसाधर्मास्सत्त्वादितः वस्त्वनित्यं स्यादित्यापादनेन प्रत्यवस्थान नित्यसमा जातिरित्यर्थः ॥२२॥ ऋनित्यसमां जाति लक्ष्यति धर्मिणि साध्यधर्मस्य नि-त्यानित्यविकल्पनेनानुपपत्या प्रत्यवस्थानमनित्यसम इति,धर्मिणि शब्दादौ पत्ते, साध्य धर्मस्य अतित्यत्वस्य नित्यानित्यविकल्पेनअनित्यत्वंवा नित्यत्वंवेति विकल्पेन, अनुप-पत्या यदि अनित्यत्वं नित्यं तदा धर्मों धर्मिण्मन्तरेण न स्थातुमहत्तीति शब्दं।ऽपि नित्योऽभ्युपेय इति कथं तस्यानित्यत्वम्, यदि चानित्यत्वमनित्यन्तदा तस्याप्यनित्यत्व-माप्तितमिति तद्वानित्यत्व । गित्यत्वमनित्यवित्येवं क्रमेणानवस्था मूल्यश्चयकरीप्रस-ंडवेतेत्येवमनुषयःया प्रत्यवस्थानमनित्यसमा जातिरिति, गौतमीये दर्शने 'प्रथमसाध-म्यात्त्त्यधर्मोपपनोःसर्वानित्यत्वप्रसङ्गाद्नित्यसम इति अनित्यसमलक्षकं स्त्रम अ० ४, आ०१, स्०३२ । निःयमनिःयभावाद्नित्ये नित्यत्वोपपत्ते र्नित्यसमः अ० ४ चा १, सू॰ १५ इति नित्यसमजक्षकं द्वितीयं सूत्रम, वृत्तिः प्रथमस्येति यदि दृष्टान्त-घटसाधर्म्यात्कृतकस्यात्रोन सह तुल्यधर्मतोपपद्मन इत्यतः शब्दे नित्यत्वं साध्यते, तद्। सर्वस्यैवानित्यत्वंस्यात्, सत्त्वादिरूपसाधर्म्थसम्भवात् , न चेद्थान्तरमस्तिम ति वाच्यम्, सर्वस्यानिह्यस्वे व्यतिरेकामहादनुमानदूपणे ताःपर्यात् , परस्यान्वयव्यतिरे-किंग एवानुमानत्वादित्याशयः, तथा च व्याप्तिमपुरश्हत्य यत्निश्चिद्वण्टान्तसाधन्वेग

सर्वस्य साध्यवत्त्वापा रनमनित्यसमा साध्यपदादविशेषसमातोव्यव चच्छेदः,तत्र सर्वा-विशेष एवापाद्यते न तु सर्वस्य साध्यवत्त्वम् , यत्तु श्रानित्यत्वेन समाऽनित्यसमेतिभाव-प्रधानो निर्देशः यथा चान्वर्थलब्धमेव लक्ष्णमिति, तन्न, वह्नि मान् धूमादित्यादौ महानसाधर्म्यात्सत्त्वात् सर्वंश्य वहिनमत्त्वं स्यादित्यस्य जात्यन्तरत्वापत्ते:। आचा-योत्तु साधम्यं वैधम्यंस्याप्युपलत्तकम्, यथा आकाशवैधम्यत्कृतकत्वाच्छव्दोनित्यस्त-थाऽकाशवैधर्म्यादाकाशभिन्नत्वादित्यतः सर्वमेवानित्यं स्यात् , इत्थं च लक्ष्णे यत्कि-ब्रिद्धमें ग्रेत्येव वाच्यमित्याहुः । श्रत्र च वैधर्म्यस्य विपक्षावृत्तिःवान्मसर्वस्य साध्यद्वि-बत्त्वापादनं, किन्त्वात्मादोनामप्यनित्यत्वं स्यादिति तत्र चार्थान्तरमित्यवधेयमिति । द्वितीयस्य वृत्तिस्त्वेवम्-अनित्यस्य भावोऽनित्यत्वं सर्वकालंस्वीकारे अनित्ये शब्देनित्यत्वं स्यादित्यापादनं नित्यसमा, श्रयमाशयः श्रनित्यत्वस्य नित्यत्वास्वीकारेऽभित्यत्वाभा-बद्शायां तस्यानित्यत्वं न स्यान् तस्यापि नित्यत्वापत्तिः, निह्न द्राभावद्शायां दराडीत्यच्यते, अतोऽनित्यत्वं नित्यमेवास्ती त्यभ्युपगन्तज्यम्, तथा च शब्दस्यापि नि-स्यत्वापत्तिः, तेन वाधः सत्प्रतिपक्षो वा, तद्देशनाभासा चेयम्, एवमनित्यत्वं यदि नित्यं कथं शब्दस्यानित्यतां कुर्यात्, निह रक्तं महारजनं पटस्य नीलतां सम्पाद्यति, अथानित्यम्, तदा तद्भावदशायामनित्यत्वं न स्यादित्यादिकमूह्यम्, एतद्मुसारेण-लक्षणं कार्यभित्याचार्याः । वयं तु अनित्यस्य भावो धर्मस्तस्य नित्यत्वेनाभ्युपगत-स्य नित्यत्वंश्यात् , यथा ज्ञितिः सकर् केत्यत्र अनिस्यक्षितेर्धर्मस्य सकर् कत्वं त्वया श्चितौ नित्यमुपेयते न वा, न चेत्, तदा साध्याभावादंशतो वाधः, अथ श्चितौ नित्य मेव सकर् कत्वमुपेयते, तदा क्षितेर्नित्यत्वं स्यादिति सकर् कत्वं विरुद्धम् , तद्दे शनाभाषा चैयमितिकम इति, अतो' मूलेऽत्र प्रमादाल्लेखकम्य पूर्वापरीभाववैपरीत्यमिति बोध्यम् ॥२३॥ कार्यसमां जातिं लज्ञयति कार्यनानात्वानुमानात् प्रत्यवस्थानं कार्य-स म इति, कार्यस्य प्रयत्नकार्यस्य घटादेः कीजकादेश्च यन्नानात्वं तस्यानुमानात् प्रत्य-वश्थानं कार्यसमा जातिः,यथा शब्दोऽनित्यः प्रयत्नानन्तरीयकत्वादितिवादिनोक्ते प्रत-बादिनः यस्य प्रयत्नानन्तरमात्मलाभः तस्याभूत्वा भवनेन कार्यत्वं यथा घटादे; यस्यत कींलकादेः प्रयत्नानन्तरमुपलभ्यमानत्वं तस्य प्रयत्नव्यङ्गयत्वेन कार्यत्वम् , जनित्यत्वनत भूत्वाऽभवन, न च पूर्वोक्ते दृष्टान्तद्वये प्रयत्नत इति, यच्च कोलकादौ प्रयत्नव्यङ्गय-स्वपर्यवसितं प्रयत्नानन्तरीयकत्वं न तत्तज्जन्वत्वसाधकं, घटादौ तु यत्प्रयत्नानन्तरीय-कत्वमभूत्वा भवनलक्ष्यणं तद्शसिद्धं न ततोऽनित्यत्वानुमानमित्येवमनुमानात् प्रत्यव-

स्थानं कार्यसमा जातिरिति ॥२४॥ इदमत्रावधेयम् सतर्कव्याप्तिपुरस्कारेण प्रवृत्ते वादिनः स्वसमीहितसाध्यसाधमप्रकारे दुरुत्तराभिनिवेशिनो दूपसामासापातरमसोयाश्चतुर्विशतिजाति प्रकारा विभिन्नलब्रणमात्राकलिता उपद्शिताः, वादिप्रयुक्तसाधनानि दोपाकलितानि न समीहितसाध्यसिद्धिसमर्था-नीत्यावेदनाय प्रत्येकं जातिप्रकारेपु दोषाभासदेशना जातिवादिन इत्यम् साधम्य-समायां वैधर्म्यसमायां च साधर्म्यमात्रं वैधर्घ्यमात्रं जनकमित्यभिमानात सत्त्र-तिपक्षदेशनाभासे चोमे, तेन सत्प्रतिपक्षदोषाद्वादिनः साधनं न साध्यसाधकमित्य-भिसन्धिः। उत्कर्षसमायां शब्दोऽनिश्यः कृतकत्वादितिवादिसाधनप्रयोगे अनि-त्यत्वं कृतकत्वं च घटे कृपसहचरितमतः शब्दोऽपि कृपवान् स्यादेवळ्ळ विवक्षितविः परीतसाधनाद्दिशेपविरुद्धहेतुरितिविशेपविरोधदोषदेशना, अपकर्षसमायां शब्दोऽ-नित्यः कृतकत्वादित्यत्र यद्यनित्यत्वसहचरितघटसाधभ्यात् कृतकत्वादितत्यः शब्दःतदः। कृतकत्वानित्वत्वसहचरितघटधर्मक्षपवत्त्वव्यावृत्त्या शब्देकृतकत्वस्यानित्यत्वस्यचव्या-वृत्तिः स्यादित्यापादनतोऽसिद्धिदेशना वाधदेशना दृष्टान्तगतसाध्यसाधनवैकल्यदेशना-भासादिः। वर्ण्यसमायां वादिहेतोः सपक्षवृत्तित्वानिश्चयादसाधारणदोषदेशना। अवएर्यसमायां दृष्टान्ते यो हेतः सिद्धसाध्यकवृत्तिः स न पत्ते इति स्वरूपासिद्धिदे-शना, तस्य पत्ते स्वीकारे संदिरधसाध्यकत्वलक्ष्णपक्षत्वाभासादाश्रयासि द्विदेशनापि । विकल्पसमायां धर्माणां गुरुत्वादीनां व्यभिचारदर्शनाद्धर्मंत्वाविशेषात् कृतकत्वमप्य-नित्यत्वं व्यभिचरेदिति व्यभिचारदेशनामासेयंजातिः। साध्यसमायां पक्षादेः पूर्व सिद्धत्वेऽनुमिविविपयत्वासम्भवादसिद्धत्वे स्वीक्रियमाणे आश्रयासिद्धयादिद्रोष-देशना । प्राप्त्यप्राप्तिसमयोः कारकज्ञापकलक्षणंसाधनं कार्यज्ञाप्यलक्षणेन साध्येन सम्बद्धं तत्साधकं चेत्तदा सत्त्वाविशेषान्तकार्यकारणभावः तत्सम्बन्धस्य प्रागेध ज्ञाठत्वात्र ज्ञाप्यज्ञापकभावः, यदि चाप्ताप्तं लिङ्गं साध्यबुद्धि जनयति साध्याभावबुद्धि-मेव कि न जनयेत अशासत्याविशेपादित्येवं प्रतिकृत्ततकंदेशनाभासायुक्तजातिप्रकारौ। प्रसङ्गसमायां दृष्टान्ते प्रमाणं वाच्यं तत्रापि प्रमाणं वाच्यमित्येवमनवन्या-भासदेशनेयं जातिः, प्रतिदृष्टान्तसमायां यदि धटदृष्टान्तबस्नेनानित्यः शब्दस्तदाकाशदृष्टान्तवलेन नित्य एव स्यात् , नित्यः किन्न स्यादित्येषं वाधप्रति-रोधदेशन।भासोऽयं जातिप्रकारः, श्रनुत्पत्तिसमायां घटोह्नपवान गन्धादित्यत्र घटो-त्पत्ते ग्रन्धोत्पत्ते रच पूर्व हेत्वभावादसिद्धिरित्यादिदिशाऽसिद्धयादिदेशनाभासा चेरं

जातिः । संशयसमामां हेतुज्ञानेऽशामाएयशङ्काधानद्वारा साध्यसंशयतः सत्प्रतिपश्च-देशनाभासोऽयं प्रकार:। प्रकरणसमायां शब्दोऽसित्यः कृतकत्वादित्युक्ते नैतदेवं श्रावण्यवेन नित्यत्वसाधकेन बाबादित्येवं बाधदेशवासासेयं जातिः। खरडनेनाहेतुतया प्रत्यवःथानस्पायामहेतुसमायां प्रतिकृतनकंदेशनामासोऽयं जाति-प्रकारः । उक्ते नानुकान्नेपह्नपायां मर्थापत्तिसमायां शब्दोऽभित्य इत्युक्ते ऽर्थादापद्य-दृष्टान्ति विदिश्येषवाधसम्बत्ति पक्षादिसर्व दोपदेशना भासेयं तेऽन्यन्नित्य इति जातिः। सर्वेपामविशेषप्रसङ्गलभूणायासविशेषसमायां प्रतिकृत्तवर्वदेशनानासोऽयं . प्रकारः । उपपत्तिसमायां शब्दोऽनित्यः इतकःवादितिवादिनोक्ते जातिवादिनः यथा त्वत्पत्तेऽनित्यत्वे प्रताणमस्ति तथा मन्पत्तेऽपि सप्रमाणकः त्वत्पस्रमन्पत्ता-न्यतरत्वात्त्वत्पन्नवदिति वाधप्रतिरोधदेशनाभासेयम्। उपल्विधसमायां वादिनि-र्दिष्टसाधनाभावेऽपि साध्यस्योपलम्भतः प्रत्यवस्थानकृपायां धूसं विनाऽप्यालोका-दितो विद्वसिद्धे ने तम्य साधनत्वभिति प्रति इल तर्क वाधदेशनायासोऽयं जातिप्रकारः। :अनुपत्तिश्रसमायां चानुपत्तव्धेः शब्द्रयासावो नैयायिकासिसतो न यक्तस्तथासत्य-तुपलच्येरप्यतुपलम्भादभावसिद्ध्या शब्दोपलव्धिः प्रसञ्यत इति प्रतिकृततर्कः-•देशनाभासा चेयम्। यक्तिब्रिह्डटान्तसाधमर्येण सर्वस्य साध्यवस्वाप'द्नक्षपाया-•मितत्यसमायां नित्यत्वेनाभिमतानामात्मादीनामप्यनित्यत्वं स्याविति प्रतिकृत्ततर्कः देशनाभासेयं जातिः। नित्यसमायां शब्देऽनित्यत्वस्य जित्यत्वास्वीकारे । 'नित्वत्वाभावदशायां तस्यानित्यत्वं न स्यादतोऽनित्वत्वं सित्यमेवास्तीत्यपेयम् तथा च शब्दस्यापि नित्यत्वापत्तिरिति वाधदेशसाभासः सत्विप बहेरासाभासो बाडयमिति । सामान्यत उक्ते हेतायमभिमतविशेषशिराक्षरणेन प्रत्यवस्थान-ह्यायां काय बमायां, शब्दोऽनित्यः प्रयक्षानन्तरीयकत्व।दित्युक्ते प्रयक्षानन्तरीयकत्वं घटादौ प्रयत्नाग्तरोपलभ्यमाने कीलकाद।विप दृष्टम तत्र द्वितीयं न तज्जन्यत्व-साधकम् श्राद्यंत्वसिद्धमित्येवमसिद्धिदेशनामासोऽयं प्रकार इति ॥

क्रमप्राप्त' निप्रहस्थानं जन्नयति - --

मूलम्- दथायां विवित्ततत्त्वात्रतिपत्तिर्नित्रहः ।

प्रतिपत्ते धर्मानुज्ञा स्वपत्ते प्रतिज्ञाहानिः।

प्रतिज्ञातार्धप्रतिषेषे धर्मविकल्पात्तदर्थनिर्देशः प्रतिज्ञान्तरम् । तदानीमनुद्यार-तायानुद्यारणमात्रतः स्वार्थद्वारेण व्याधानो विरोधः । उक्तप्रतिषेधे उक्तार्थापनयनमु-क्सप्रवासः । अविशेषोक्तेः अवयवे प्रनिषिद्धे विशेषणान्तः सवयवान्तरम् । प्रकृता- दर्थाद्गितिसम्बद्धार्थमर्थान्तरम् । असमानसंके त्वचनं निर्धंकम् । समानसङ्के तेनैकाभिहितं परिपत्नितवादिभ्यामर्थाविज्ञातमविज्ञार्थम् । अविक्द्धानां पौर्धापर्ययोगादेकशक्यार्थन्नित गद्कत्वं यत्र नाति तद्पार्थकम् । न्नानाणिककमन्यतिक्रमेण वचनसन्नानकालम् । अत्रयविद्धानं न्यूनम् , केवलन्निज्ञान्यितिकावयवद्दीनं न्यूनं
वा । अन्यत्रानुवादाऽज्ञातार्थस्य वाक्यस्य परिषदैकेनाभिहितस्य दूपक्रप्रयोजकवतः
प्रत्युचारण्यागमावोऽननुभाषण्म् । दृष्यविषयज्ञानानुमितरज्ञानम् । असाधने
सदुत्तरस्यान्नितपत्तिपत्तिभा- अन्यतरिनमहास्कुरणे स्व भेव कथाविच्छेदो विचेपः ।
स्वप अदोपाभ्युपगमात्परपचे दोपनसङ्गो मतानुज्ञा । असाधने सदुत्तरान्नितपत्तिः पर्यनुयोज्योपेक्षण्म् । अतिन्नमहस्थाने तिन्नमहस्थानाभियोगो निरनुयोज्जानुयोगः ।
प्रदेशान्तरस्थितसिद्धान्तिविक्तद्धमपसिद्धान्तः । हेत्वाभासारच यथोकाः । व्या०—
कथायामिति, वाद्जल्पवितण्डान्यतमरूपायां कथायां विवक्षिततत्त्वस्य वादिनः
प्रतिवादिनो वा वक्नुमिष्टस्य पदार्थस्याग्रिति पतिरज्ञानं निन्नहः पराजय इत्यर्थः ।

तस्य स्थानानि निम्रइस्थानानि यस्मिँस्थितस्य वादिनः प्रतिवादिनो वा पराजयो ।
भवति, उक्तं च भाष्ये, निम्रइस्थानानि खलु पराजयवस्तून्यपराधाधिकरणानीति,
पराजयवस्तूनीत्यस्य पराजयो 'वसत्यिमितिपराजयस्थानानीत्यर्थः, निम्रइस्थानानि
इत्यस्यैव पर्यायान्तरमपराधाधिकरणानीति । निम्रइस्थानस्य द्वाविशितिधा विभजनरूपं "प्रतिज्ञाहानिः प्रतिज्ञान्तरम्, प्रतिज्ञाविरोधः प्रतिज्ञासन्न्यासो हेत्वग्तरमर्थाःतरं
निर्धकनिवज्ञातार्थमपार्थकमप्राप्तकालंन्यूनमधिकं पुनरुक्तमननुभाषणमञ्जानमपितभा
विज्ञेपो मतानुज्ञा पर्यनुयोज्योपेश्रणं निरनुयोज्यानुयोगोऽपसिद्धान्तो हेत्वाभासारचनिम्रइस्थानानिं अ० १। आ०२। सू०१। इति महर्षिगौतमसूत्रम्, तत्र क्रमेण
प्रतिज्ञाहान्यादीनां लश्चणेषु वक्तत्र्येषुप्रथमोद्दिष्टांप्रतिज्ञाहानि लश्चयित प्रतिपच्चे धर्मानुज्ञा स्वपच्चे प्रतिज्ञाहानिरिति, प्रतिपच्चे प्रतिकृत्वस्थानादिपच्चे मिन्नपश्चहेनुद्दव्दान्तसाध्याद्यन्यतमकित्ते ये धर्मास्तेपामनुज्ञा स्वीकारोऽन्युपगम इति यावतः, कुत्रेत्यादांक्षायामाह स्वपन्द्वहित स्वमते, स्वपच्चे परपन्नधर्मानुज्ञा प्रतिज्ञाहानिरितिनिष्कर्षः।

इयं पश्चहेतुद्दृष्टान्तसाध्यतदन्यहानिभेदात्पञ्च प्रकारा वृत्ताबुपदर्शितां, तथाहि-शब्दोऽनित्यःकृतकत्वादित्युक्ते प्रत्यभिज्ञया वाधितविषयोयमित्युत्तरिते अस्तु तहि घट एव पज्ञ इति पश्चहानिः। एवं शब्दोऽनित्य ऐन्द्रियकत्वादित्युक्ते हेतोरनैकान्तिक-त्वमिति प्रत्युक्ते, अस्तु कृतकत्वादितिहेतुरिति हेतुहानिः। तथा पर्वतो बहुनमान धूमादयोगोलकवित्युक्ते, दृष्टान्तः साधनविकल इति प्रत्युक्ते, श्रम्तु तर्हि महान-सबिदिति दृष्टान्तहानिः। पर्वतो वहिनमान् धूमादित्यत्रैव सिद्धसाधनेन प्रत्युक्ते श्रम्तु-तर्हि इन्धनवानिति साध्यहानिः, विशेषण्हान्यादिस्त्वन्यहानिः, यथा पर्वतो बहिन-मान् नीलधूमादित्युक्ते, श्रसमर्थविशेषण्ह्येन प्रत्युक्ते, श्रम्तु तर्हि धूमादिति हेतुरि-त्यादि ॥१॥

प्रतिज्ञान्तरं लक्ष्यित 'प्रतिज्ञातार्थं अतिषेधे धर्मविकल्पात्तद्र्धनिर्देशः प्रतिज्ञान्तरम्' इति एकेन कथकेन प्रतिज्ञातस्यार्थस्य द्वितीयेन प्रतिषेधे कृते सित, पुनः प्रथमेन तद्द्रपणोङ्घारार्थं धर्मस्य धर्मान्तरिविशिष्टः कल्पो विकल्पः तस्मात् तद्र्यनिर्देशः प्रतिज्ञार्थस्य विशेषणान्तरिविशिष्टतया कथनं प्रतिज्ञान्तरिमित्यर्थः ॥ यथा शब्दो नित्य इत्युक्तं ध्वनौ बाधेन परेण प्रत्युक्तं वर्णात्मकः शब्दः पक्ष इति प्रतिज्ञान्तरम् ॥२॥

प्रतिज्ञाविरोधं लक्षयति-नदानीमनुचारितायामुचारणमात्रतः स्वार्थद्वारेण व्याघातो विरोध इति,तदानीं प्रतिज्ञाते अनुचारितायां मत्यां, उचारणमात्रतः हेतो रूचारणमात्रतः, स्वार्थद्वारेण प्रतिज्ञार्थद्वारेण, हेत्वर्थद्वारेण च, व्याघातः प्रतिज्ञार्थे सित हेत्वर्थी न सम्भवति, हेत्वर्थे सति प्रतिज्ञार्थो न सम्भवतीः येव नसम्भवो, विरोधः, अत्र प्रतिज्ञा-हेत्वोविरोधः अ० ४-आ० २-सू०४. इति गौतमसूत्रस्य भाष्यम् , यत्र प्रतिज्ञा हेतुना-विरुध्यते, हेतुरच प्रतिज्ञया, सोऽत्र प्रतिज्ञाविरोधः, कथम्, यदि गुण्ज्यतिरिक्तं द्रव्यं रूपादिभ्योऽर्थान्तरस्योपलव्धिर्नोपपद्यते, यदि रूपादिभ्योऽर्थान्तस्यानुपलव्धिः, गुण्-व्यतिरिक्तं द्रव्यमिति नोपपद्यते, गुण्वयितिरिक्तं च द्रव्यं क्षपादिभ्यश्चार्थान्तरस्या-नुपलविधरिति विरूध्यते, व्याह्न्यते न सम्भवति, अत्र द्रव्यं गुण्व्यतिरिक्तमिति प्रतिज्ञा, रूपादिभ्योऽर्थान्तरस्यानुपजन्धेरिति हेतुः, तयोविरोध उपपादितः। वृत्ति-कारस्तु प्रकारान्तरमत्रावसितम्-तथा च तद्ग्रन्थः — अत्र च प्रतिज्ञाहेतुपदे कथाका-लीनवाक्यपरे, तथाच कथायां स्ववचनार्थविरोधः प्रतिज्ञाविरोधः। यद्यपि काळ्यनमयः पर्वतो वह्निमान् काञ्चनमयधूमादित्यादौ हेत्वाभासान्तरसांकर्यम् , तथाप्युपधेयसंकरे-च्युपाधेरसांकर्यात्र दोषः, नचासंकीर्णस्थलाभावः, पर्वतो विद्वमान् धूमात, यो यो भूमवान् निरग्निरित्युदाहरो निरग्निश्चायमित्युपनये च तत्सत्वात् । एवं निगमनेऽपि बोध्यम् ॥३॥

प्रतिज्ञासन्न्यासं लक्ष्यति—उक्तप्रतिपेधे उक्तार्थापनयनमुक्तसन्न्यास इति, उक्तस्य

स्वाभिहितस्य परेण प्रतिपेधे कृते सित तत्परिहारार्थम् उक्तार्थस्य प्रतिज्ञातार्थस्यापन-यनमपलापः, उक्तसः त्यासः प्रतिज्ञासः त्यास इत्यर्थः । यथा शब्दोऽनित्यः ऐन्द्रिय-कत्वात् इत्युक्ते परेण सामान्ये व्यभिचारेण प्रतिषिद्धे सित, क एवमाह शब्दोऽनित्य इत्येवं स्वप्रतिज्ञातार्थस्यापलापो यः क्रियते स प्रतिज्ञासन्त्यास इति ॥६॥

दाविंशतिनिषडस्थानमध्ये अवयवान्तरं न परिगणितनतोऽवयवान्तरस्याऽविको-पांक :, इत्यादिमा मूले लक्ष्णापदशंमं प्रमादत आगतम् , किन्तु तत्थाने हेत्वन्तर-स्यैव लज्ञणासिधानमुधितनिति तदेवावतार्यते । हेत्वन्तरं लक्ष्वति -अविशेषोक्ते हेती प्रतिपिद्धे विशेषभिच्छतो हेत्वन्तरमिति। अयमेव पाठोऽविशेषोक्तरवयवे प्रतिपिद्धे विशेषणान्तरमवयवान्तरम् , इत्याय स्थाने समुचितः । नचावयवान्तरस्य निप्रइस्थानतया वक्तु मुचितस्यापरिगण्नं नोचितमिति वाच्यम्, प्रतिज्ञान्तरत्वेनैव तस्य संमहात्। तद्रक्तं वृत्तिकृवा-प्रतिज्ञान्तरत्वन्त्रणवृत्ती-प्रति-ज्ञातार्थस्येत्यपत्त्रस्य . हेत्वतिरिक्तार्थस्येति तत्त्वम् , तेनोदाहरणान्तरमुपनयान्तरं निगमनान्तरस्च प्रतिज्ञा-न्तरत्वेन संगृहीतं भवति, इति । हेत्वन्तरस्य पृथक्तया निम्रहस्थानमध्ये पौरगण-नात् हेत्वतिरिक्तार्थरयेति उक्तमिति चेत्। अथ प्रकृतम्-अविशेषोक्ते पूर्वोक्ते, हेती साधकांशे, प्रतिषिद्धे सति, विशेषमिच्छतः परोक्तदूषणोद्धिधीर्पया विशेषणान्तरमि-च्छतः, अर्थाहिशेपणान्तरं प्रज्ञिपतः, अस्य च विशेषमिच्छतः इत्यस्यान्यहेत्करण-मभिल्वतः तथा च पूर्वोक्ते साधकांशे प्रतिपिद्धे सित परोक्तद्वणोहिधीर्पया तत्रैव हेतौ विशेषणान्तरप्रचेपोऽन्यहेतुकरणं वा हेत्वन्तरं तथ्य पर्यवसितं तु पूर्वोक्तद्वणोहि-धीपैया पूर्वोक्तहेतुतावच्छेदकातिरिक्त हेतुतावच्छेदकविशिष्टवचनं हेत्वन्तरिमत्यर्थः। यथा शक्दोऽनित्यः वाह्ये न्द्रिय पत्य त्विपयत्वादित्युक्ते सामान्येऽनैकान्तिकत्वेन च प्रत्यक्ते सामान्यवत्त्वेसतीति विशेषणं प्रक्षिप्तं सामान्यवत्वे सति वाह्ये न्द्रियप्रत्यत्त-त्वादिति हेतवचनं हेत्वन्तरम् । ४॥

ज्ञर्थान्तरं लत्त्रयति —प्रकृताद्र्थाद्प्रतिसम्बन्धार्थमथीन्तरम् , इति, प्रकृतार्था-दिति ल्यप्लोपे पञ्चमी, एवच्च प्रकृतोप्युक्तमर्थमुपेद्यासम्बद्धार्थाभिधानमर्थान्तरिम-त्यर्थः । यथी शब्दोऽनित्यः कृतकत्वादित्यभिधाय शब्द त्राकाशस्य गुण इत्यभि-धानम् ॥६॥

निरर्थंकं लज्ञयति असमानसंकेतवचनं निरर्थंकम् इति, केनापि शब्देन सह समानः संकेतो यस्य नास्ति तदसमानसंकेतं यद्गचनन्तित्रर्थंकम्, संकेतपदेन शक्ति लक्षणाशास्त्रीयपरिभाषेत्येतत्त्रयस्य प्रह्ण्प्, वाचकःवं शक्त्या लक्षण्या-परिभापया, तन्त्र यस्य नास्ति स शब्दोऽवाचकः, तेनावाचकपद्भयोगेनिर्ह्यकं निप्रहस्थानभिति फिलतोऽर्थः। त्रत्र 'वर्णकमिनिर्देशवित्रर्थकम् श्र० ४। पा० २। सू० इति सृत्रस्य भाष्ये यथाऽनित्यः शब्दः कचटतपः जवगङ्गद्दशत्वात्, जभव्यव्वध्यविद्रयेवंप्रकारं निर्धकम्, श्रभिधामःभिधेयभावानुपपत्तावर्थगतेरभावात्, वर्णा क्रमेण च निर्देश्यन्त इति, भावितम्, वृत्तौ श्रस्य प्रमादादितः सम्भव इत्युक्तम्, एतावता यत्किमिष संकेतादिरिहतं वचनम् प्रमादादित उक्तम्भवित तदेवास्योदाहः णमवसेयिमिति ॥॥॥

अविज्ञातार्थं लक्षयति—समान अंकेतेनैकाभिहितं परिपत्प्रतिवादिभ्यामवि-ज्ञातम् श्रविज्ञालार्थमिति, समानसंकेतेम। श्रन्यानाकितिकसंकेतेम, स्वमात्रज्ञातसंके-तेनेति यावत्, एकामिहितम् एकेन वादिनोक्तम् अथ परिषत्प्रतिवादिभ्यां विभिरमिहितमप्यविज्ञातमञ्जातार्थम् ष्य० ४। श्रा०२। सं०६॥ इति गातम-सत्रतदभाष्यवार्तिकतात्पर्यादिपर्यालोचनेन चाभिहितभित्यस्य त्रिरभिहितभित्यर्था-इबमेय:। अथवा मूल एव समानसंकेतेनैकाभिहितभित्यस्य स्थाने समानसंकेतेन विरिधिद्वितम . इति पाठो हो यः। त्रिरिधानं चानवधानादितोऽबोधिनरासाय. एकस्यान्यस्पन्नत्वेऽपि न द्वयोरन्यस्पन्नत्विमत्यावेदनाय परिपत्धतिवादिभ्याभिदिः त्रावधिराध्यां प्रतिवादिपरिषद्भ्यां श्रावणाप्रत्यक्षविपयतया शब्दश्वक्षपं विज्ञानमेवेत्यत उक्तम अर्थाविज्ञातमिति, शब्दस्त म ज्ञायत इति अर्थतोऽविज्ञातम अर्थाविज्ञात-मिति. अविज्ञातार्थकांमत्यर्थः ॥ अस्य पर्यवसितं वृत्ताविदम्-अवहिताविकलःयुत्पन्न । परिषद्यतिवादिवीधानुकूकोपस्थित्यजनकवाचकवाक्यप्रयोगोऽविज्ञातार्थमिति । अत्रैव हुद्धान्तावगतये इदमपि दर्शितम्' एतस्य भेद्यासम्भवः, असाधार्णतन्त्रमात्रश्रीस-द्धम . यथा पञ्चस्कन्यादयो बौद्धानाम् , तत्र रूपादयः पञ्चे न्द्रियाणि रूपस्कन्धः मविकव्पकं संज्ञास्कन्धः, रागद्वे पाभिनिवेशाः संस्कारस्कन्धः, सुखदःखे वेदनास्कन्धः. तिर्विकल्पकं ज्ञानस्कन्धः, द्वितीयमति प्रसक्तयोगमनपेक्षितरुद्धिकम्, यथा कश्यप-तनया भृतिहेतुश्यं विनयनतनया न समाननामधैयवान् तत्केतुमत्त्वात्, इत्यादि, त्रतीयं रिलष्टं यथा-रवेतोधावतीत्यादि । एवमतिद्र्तोचरितादिकमपीति श्रत्र नाद्यस्य सम्भवः, उभयतन्त्राभिज्ञयोरेव विचारसम्भवादिति यत्र नैयायिकमीमां सकयोर्विचारे श्रन्यतरो बौद्धतत्त्वादि-ंचेत , सत्यम् , बदति तत्र निप्रह इत्याशयः। तत्रापि वरिभाषरग

चित्परिभाषयोच्यतामिति परः प्रौढ्या बद्ति, न तत्राद्यश्योपादानमिति, उत्तर्योश्तु न सर्वथैवेति ॥

अपार्थकं लक्षयित-अविरुद्धानां पौर्वा पिर्ययोगादेकवाक्याथंप्रातिपादकंत्वं यत्र नाति तदपार्थकिमिति । पौर्वापर्ययोगादित्यस्य स्थाने पौर्वापर्ययोगादितिपाठो युक्तः अविरुद्धानामन्वययोग्यानाम्, पौर्वापर्यत्य कार्यकारणभावस्यायोगादसम्भवात्,शाब्द-वोधजनकाकांक्षाज्ञानाद्यमावादिति यावत् , यत्र वाक्ये एकवाक्यार्थप्रतिपादकत्वं, एकवाक्यार्थान्वययोग्यजनकत्वं नाति तद्धाक्यमपार्थकिमित्यर्थः । फलितार्थंत्वस्य अभिमतवाक्यार्थवोधानुकू नाकांचादिश्र्ल्यवोधजनकपद्त्वमपार्थकत्विति, यथा अयोग्यानासन्नानांकाच्चवाक्यमिति ॥

अप्राप्तकालं लक्ष्यति —प्रामाणिककमन्यतिक्रमेण् वचनमप्राप्तकालम् इति ।
प्रामाणिकैर्वादिप्रतिवादिमध्यस्थः समयमिवन्धनः कथान्यवस्थानिवन्धनः, स्वेच्छयैव
नियतोऽभ्युपेवत इति तद्म्युपगतसमयवन्धविषयोभूतः कमः प्रामाणिकक्रमः स च
वादिना साधनमुक्त्वा सामान्यतो हेत्वाभासा उद्धरणोयाः, अनन्तरं प्रतिवादिनस्तत्रोपालम्भः स्वपन्नसाधनं तत्र हेत्वाभासोद्धरण्य्, ततो मध्यस्थेन जयपराजयव्यवस्था कर्नाव्येति, तस्य कमस्य व्यतिक्रमेणोल्लंबनेन यद्मचनं तद्प्राप्तकालम् एवं
प्रांतज्ञाहेत्वादीनां प्रामाणिकाभ्युपगाक्रमोल्लंबनेन सभाक्षोभव्यामोहादिना व्यद्मनं
तद्प्राप्तकालम् । त्रिष्कर्षश्च—समयवन्धविपयीभूतकथाक्रमविपरीतक्रमेणामिधानमप्राप्तकालमिति । यथा वादिना प्रतिवादिना वाद्यावद्गक्तव्यं तदन्तरातः एव
प्रांतवादिना वादिनो वा यद्ममं, यथा व। प्रांतज्ञानन्तरं हेतुर्वेकव्यः किन्तु हेतुनेव
पूर्वमभिधाय ततः प्रांतज्ञावचनमेवमुदाहरणादेव्युर्वःनेणाभधानमप्राप्तकालमिति ॥

न्यू निप्रदृश्यानं लक्ष्यति न्य्यवयविद्दानं न्युनम्, केवलप्रातज्ञाव्यतिरिक्ता-वयवद्दीनं वा न्युनम्। अवयविद्दानं स्वशास्त्रसिद्धयांत्किः द्वियवशून्यं न्युनम्, स्वशास्त्रसिद्धत्वापादानात् उदाहरणापनयावयवद्दयवादिना बाद्धस्य प्रतिज्ञाद्यवय-वानांभधानेऽपि न चृतिः, अनिभधानं च सभाक्षोभादिना, तेन नापांसिद्ध न्तेऽति-व्याप्तिः, वा-अथवा, प्रतिज्ञा त्ववश्यमभिमतैवेत्यामसन्धानेनोक्तं केवलेति, केवल-प्रतिज्ञाव्यतिरिक्तयांत्कां अद्वयवद्दानं न्यूनानत्यर्थः। यथा पराथानुनानं यांत्कां अन्ववयवानभिधानमिति ॥ १।।

व्याधकं पुनरुक्तं च मूला न दृश्यतेऽतस्तङग्रन्थश्त्रुटित इति, सूत्रे तु तद्द्यं निग्रह्-

स्थानं तत्रोपर्दार्शतमिति । तत्र श्रविकं प्रतिपादनं-हेत्द्राह्रस्णादिकमधिकम् अ० ४। आ०२। सू०१३॥ इति सूत्रप् श्रत हेत्द्राहरणाविकं दूषणाद्याविकयस्याच्यु र-जन्नणम्, न्यकमदः, यथा धूनादालोकात् सहावसवयस्यस्विदियादिकमिकिम् ॥१२॥

पुनरुक्तप्रतिपादके हो सूत्रे, तत्रावं न्सव्याधियोः पुनर्ववनं पुनरुक्तम्, अन्यत्र। नुन वादात् अ० ६ । आ० २ । सू० १४ । इति, द्वितीयम् - अयो हापन्नस्य स्वराव्हेन पुनर्वः चनम् अ० ४। आ० २। सू० १५॥ इति । पुनर्वचनिति लक्षणनिर्देशः, पुनरुक्तः मितिलद्यक्यनम्, राज्युमक्कमर्थपुनक्कमिति द्वे विध्यमतिपादनाय राज्यार्थयोरिति, श्रमुवादेऽति व्याति वारणार्थं नन्यत्रानुवादादिति । व्यनुवाद्देव व्याख्याख्यत्वेम सप्र-योजनत्वम्, पुनक्कस्य निष्प्रयोजनत्विति तयोर्षेतः। एवज्ञानुवादान्यस्वे सित पुनर्वचनत्वं पुनरुकत्वमिति सामान्यत त्यान् । विजेनतस्तु समानार्थकसमानातु-पूर्वीकशब्द्ययोगः शब्द्युनक्छन्, समानार्थकभिकानुपूर्वीकशब्द्ध्य निष्प्रयोजनं पुनर-भिवातमर्थपुतरुक्तिमिति । आध' यथा-नित्यः राज्यो नित्यः राज्यः, इति । दितोयं यथा, अतित्यः शब्दो निरोधयम्मेको ध्वनिरितिः पुनक्कप्रमेवान्तरप्रतिपादकं द्वितीयं सूत्रम्. पुनक्कितित्यनुवर्तते, यहिनन्तुक्ते योऽर्थं उत्सर्गतः प्रतीयते तत्यार्थस्या-र्थाद्रापत्रस्य स्वराव्हेन स्ववाचकराव्हेन, पुनर्वचनं पुनर्शिवानं पुनरक्तिमित्यर्थः यथा विहिरित्युक्ते उच्ण इति प्रतीयत एव तथापि तहाच कत्योवण इति राव्यस्य कथनं विद्धः उद्य इति, इयं पूचपदाधितोस्तिः पूचपदेन विद्विरित्यनेनानित्रस्योद्यास्योक्तत्वात, एत्रमुख्य इत्युक्ते विहिदिति प्रतीयते एव, जयापि तहाचकस्य विहिपद्श्य कथनं विहरूण शी उत्तरपदाक्षितस्य बहु एकः वादित्युत्तरपदाक्षित्रोक्तिरिति ।।१३।।

द्रमतुनावणं ल त्वति द्यन्यत्रात्वादाव्यावावावं व वाक्यस्येवेकेन परिषद्र द्वकप्रयोजकवतः प्रत्युवारण्यागामावाद्यव्यागण्यागिति । एकेन परिषद्रा, द्यान्यत्रानुवादादनुवादं विता, ज्ञानार्यस्य, नाक्यस्येति त्रिरिमिहित इति सूत्र-स्थानोचनाद्वादिना त्रिरिमिहितस्यापि वाक्यस्येत्यर्थः, द्यकप्रयोजकवतः द्वको, द्वणं तत्रयोजकं द्वगतं तद्वते द्वयस्य सन्द्रण्याक्यस्यानुभाषणेऽपि तद्वाक्य-गतद्व्यमागस्यानुभाषणं द्वयमागमात्रस्थानुभाषणेऽपि द्यकप्रयोजकवतो द्वयस्यानुभाषणं, तथा सत्येवायं वादी तत्र दंग्वोद्यायनं कुर्यात्किन्तु प्रतिवादी जानन्निप नानुभाषणं कर्तु प्रभवतीति तस्य प्रस्युवारणं वाग्यांवोऽकनुभाषण्यित्रस्थं, विरिमिधानेऽपि यत्रानुभाषण्विरोधी व्यापारस्यन्नानुभाषणं निम्नहस्थानिति वृत्तौ।

आचार्यमतमपि तत्रोपद्शितं जन्थगौरवभयानाःत्रोपद्शितमिति ॥१४॥

श्रञ्जानं जञ्जयति-दूष्यभिषयज्ञानानुसिवरज्ञानसिवि, दूष्यविषयज्ञानेति स्थाने दूष्यविषयाज्ञानेति पाठः संसाव्यते, दूष्यो विषयो वाच्यो यस्य वाक्यस्य तद्दृष्यो विषयं तस्य परिषदा विज्ञानस्य काहिना जिर्राशिहितस्यापि यदज्ञानानुमितः किं वदित मया बुध्यत एवं नेस्याकारा, सा श्रज्ञानं सास नित्रहस्थानिमस्यर्थः ॥१४॥

श्रातिमां लश्चर्यत-द्यास्य सं संदुत्तरस्याप्रतिपत्तिरप्रतिभा इति, श्रसायने-धानुतोऽसाधनस्य एपे परपने संदुत्तरस्य तत्प्रतिपेधलक्ष्याम्योत्तरस्योत्तराई परोकः जानतोऽपि वादिनोऽप्रतिपत्तिरस्तुरस्य प्रप्रतिभागानकं निमहस्थानम्, श्रहो विमल गकाशभित्येवं सासूचनसप्रम्तुतस्लोकादिपाठश्चाम्य गमकः ॥१६॥

वितेपं लक्ष्यित-स्वन्यतरिमहारकुरके कथाविक्सेदो वित्तेप इति, स्नयतरिमहस्य परपञ्चप्रतित्तेपकाय सस्य कस्यिकिमहायासकुरके सति, कथाविच्सेदः स्रसम्भवत्का-लान्तरकःवेनारोपितं कार्यव्यासक्षपुद्धाव्य कथाविच्सेदो वित्ते दत्यर्थः, यथा इदं मे कर्णीयं विद्यते तरिम्बावसिते परचारकथयामीति ॥१७॥

मतानुज्ञां लक्ष्यति - स्वपचे दोषाभ्युषगमात्परपचे दोषशसङ्गो मतानुज्ञा इति । स्वपचे दोगाभ्युषगमान बादिना स्वसते प्रतिवादिदत्तं दोष-भनुद्धृत्य परपचे प्रतिवादिशते दोषप्रसङ्गो दोषापादनं मतानुज्ञेत्यर्थः, श्रद्धः वृत्तावुक्तसुदाहरणं यथा शद्दो नित्यः श्रावणत्वादित्युक्ते ध्वनावनैकान्तिकत्वेन हेत्वामासोऽयित्युक्तौ शद्द्दोऽनित्यः स्वकत्वादिति साक्ति ध्वनेरिष पक्षसमत्वात्र दोष इत्युक्तौ श्रसिद्धवात्तवोक्ते ऽपि हेत्वासासोऽयामत्युकः सोऽयं मतानुज्ञया निगृ-हीतः स्यात्, श्रव्रतिविद्धप्रमुसतं स्वति इति स्वपचे दोषाभ्युपगमादिति ॥१८॥

पर्यनुयोज्योपेश्चणं स्वश्चवित्श्वसाधने सहुत्तरावित्तिः पर्यनुयोज्योपेश्चणिति, असाधने निश्रहस्थानान्यनमं प्राप्य स्वपश्चसाधनरिहते वादिनि प्रतिवादिनि वा, सदुत्तराप्रतिपत्तिः निश्रहस्थानं प्राप्तोऽसीत्यादिक्षपस्य सदुत्तरस्याप्रतिपत्तिः अनु-द्वावनं पर्यनुयोज्योपेश्चणं पर्यनुवाज्यत्व निश्रहोपपत्या चोदनीयस्योपेश्चणं निश्रहस्थानं प्राप्तोऽसीत्यननुयोगलक्षणं निश्रहस्थानसित्यर्थः ॥१६॥

तिरनुयोज्यानुयोगं लश्यति यतिश्वदृश्याने तिश्ववहृश्यानाभियोगो निरनु-योज्यानुयोग इति, अतिश्ववहृश्याने यत्र यिश्ववहृश्यानं नास्ति तस्मिन् तिश्ववहृश्यानाभियोगः तिश्ववहृश्यान्ह्योद्भावनं निरनुयोज्यानुयोगः, वृत्तौ तुः श्रवसरे यथार्थानप्रहस्थानोद्भावनातिरिक्तं यित्रप्रहस्थानोद्भावनं तिद्त्यर्थः। एतेनानवसरे निम्रहस्थानोद्भावने एकनिम्रहस्थाने निम्रहस्थानान्तरोद्भावने च नान्याप्तः, सं।ऽयं चतुर्धा, छत्नं जातिरामासोऽनवसरम्रहणं च आयासो न्यिमचारादाविसद्ध्याद्युद्भावनम्, अनवसरम्रहणं चाकाल एवोद्भावनम्, यथा त्यस्रसि चेत्प्रतिज्ञाहानिः, विशेषयि चेद्धेत्वन्तरम्, एवमवसरमतीत्य कथन्तमिष् यथा उच्यमानम्राह्यस्यापशन्दादेः परिसमाप्तो, एवमनुक्तमाह्यज्ञानाद्यननुभाषणावसरेऽनुद्भाव्यवोधाविष्करणानुभाषणाप्रवृन्ते वादिनि तदुद्भावनिस्यादिकमुह्यमि इति ॥२०॥

श्रपितद्धान्तं लग्नयति भदेशान्तरस्थितिसद्धान्तिवरुद्धम् श्रपिसद्धान्त इति, स्वीकृ•तसाङ्ख्याभ्युपगताविभीववादस्य वादिनः साङ्ख्यशास्त्रैकदेशस्थितस्य सत्कार्यवादराद्धान्तस्य विरुद्धमाविभीवाविभीवाभ्युपगमेऽनवस्थाभयादसत श्राविभीवस्याभ्युप-

गमनमपसिद्धान्त इत्यर्थ इत्यर्थः ॥२१॥

हेश्वाभासानां निम्नहस्थानतयासम्मतानां पूर्वंकाक्षितहेश्वाभासतो भिन्नत्वे सिति कक्ष्यणान्तरं वक्तव्यं स्यात्, न चैवम्, किन्तु येन रूपेण पूर्वभुक्तास्तेनैव रूपेण ते निपाहस्थानता इति । तेपां लक्ष्यणान्तरं न वक्तव्यभित्या ह हेश्वाभासाश्च यथोक्ता इति, हेश्वाभासाः पुनर्येन रूपेण पूर्वभुक्तास्तेनैव रूपेण तेपां निम्नहस्थाः नत्वभिति न लक्ष्यणान्तरमपेक्षितमित्यर्थः ॥२२॥

रिवतस्यास्य लक्ष्रणमालाशास्त्रस्यादौ कृतादीश्वरत्तमस्कारलव्गणमङ्गलान्निर्विष्टनं समाप्तिभावेऽपि आकल्पसुत्तरकालावस्थितयेऽध्ययनाध्यापनाद्यनुवृत्तिभावे च प्रति-बन्धकविष्टनोपशान्तयेऽन्ते ईश्वरत्तमस्करण्लक्षणं मङ्गलं निवष्टनाति ।

यस्माञ्जातं जगत्कार्यं यन्निमित्तं च लीयते। तस्मै सर्वेज्ञरूपाय नभाभि परमात्मने ॥ इति।

यस्मादिति यस्मादीश्वरात्, जातमुत्पन्तं, जगःकार्यं जन्यमात्रम्, एतेनेश्वरे प्रमाण्मुपदिशितम्, जन्यं श्चित्यङ्कुरादिकं सकर्वं कं कार्यःवाद्घटादिवदिति, च पुनः यन्निमित्तं यन्निमित्तं निमित्तकारणं यस्य तद्यन्निमित्तमेतच जीयते इत्यनेना-न्वेति यन्निमित्तकारण्कविनाशप्रतियोगि जगत्कार्यमिति तद्र्यः, उत्पत्तिविनाशकारि-स्वोपदर्शनेन स्थितिकारण्क्वमपि तस्य दर्शितं भवति । ततश्च यतो वा इमानि मूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यस्ययन्त्यभिसंविशन्ति तद्विजिज्ञासस्य (तै न्ति। ३।१) इत्युपनिषद्वाक्यमपि तत्र प्रमाण्मिति सूचितम्, तस्मै जगदुत्पत्ति-

स्थितिविनाशकारणाय, एतेन ब्रह्मविष्णुमहेशैतत्त्रतयह्तपायेत्यावेदितम्, जगत्कारण्त्यं जगदुपान्। नरापरोक्षज्ञानिकीर्षाकृतिमस्त्रमेव भगवतः, जगद्वुपादानच्च परमाण्यादि तद्गोचरापरोक्षज्ञानं च जन्यं न संभवति येन प्रतिनियतकारणप्रभवत्वात्प्रतिनियतिवयत्वं भवेत, नित्यच्च तद्विनिगननाविरहात् सर्वविषयकपेवेति
सर्वज्ञह्मपाय सर्वविषयक्षज्ञानवते इत्यर्थः, एतेन यः स वृंज्ञः ससर्ववित यत्य
ज्ञानमयं तपः इत्यादिश्रुति गिर्पायायेत्यस्य सूचनम्, परमात्मने सर्वोत्कृष्टात्मने,
सरक्षंश्चात्रोत्पितिस्थःयादिकर्तृत्वम्। तच्च पूर्वाद्वेन माधिनमेव। नमामि नमस्करोमि, नमस्कारश्च स्वावधिकोत्कृष्टत्वप्रकारकज्ञानानुकृषो व्यापारः, इतीश्वरनमस्काग्लक्ष्यां मङ्गलमन्ते कृतं प्रन्थस्यास्याकल्गस्थिस्यनुवृत्तय इति।

मालेयं लक्ष्णानामुद्रयनकृतिनाचार्यंवर्येण दृञ्धा मीमांसान्यायवेशेषिकमतिबदुषा सर्वतन्त्रालयेन ॥ बाकानां चोपकृत्ये परहृद्यिवदां तत्त्ववोधप्रवृत्त्ये निर्वृत्त्ये योगमाजां मुरिपुहृद्ये चार्षिता कल्पवल्जो ॥१॥ शशिनाथकृता व्याख्या एतस्या अर्थवोधिका आनन्दनाय विज्ञानां भविता दृष्टिसंगता ॥२॥ इति सञ्याख्या लत्त्णमाला ॥

## ॥ शास्त्रार्थसंचेपः ॥

न्याये तत्त्वानुभूतिः प्रमितिरभिमता संशयाद्या धियोऽन्या नित्याऽनित्या दिधा सा मत इह प्रथमाधार ईशः प्रमाणम्। तत्रामाण्यात्तदुक्तोऽिचरण्तनयैर्वेद् 🥕 उक्तः सूत्रं चात्र प्रमार्ण मुनिवरगिद्तं नित्यता देदगा नो ॥१॥ अन्त्यायास्त्वस्मदादेः करण्मनुमतं तचतुर्घा फलस्य चातुविंध्यात् प्रमाया गुरुषुगतसुताचु च मेतन युक्तम् । प्रत्यक्ष्यक्वेन्द्रियार्थप्रभविमह तयोस्तन्निकर्वस्तु घोढा प्रत्यचे लौकि केऽस्मिन् भवति सहकृतिश्चेन्द्रियं तत् प्रमाणम् ॥२॥ प्रत्यत्तेऽलौकिकेऽन्याननुमतिविषये न्यायमार्गैकगम्ये सामान्यज्ञानयोगप्रभवघटनया सन्निकर्पस्त्रिधाऽन्यः। सामान्यादाश्रयाणां मितरिह सुघटा ज्ञानतो गोचराणां योगोत्थाद्धर्मतस्त्यात् सकलविषयगा युक्तयुक्तानभेदात् ॥३॥ साध्यव्याप्तस्य हेतोरनुमितिरुदिता ज्ञानतः पक्ष इष्टे साध्यस्येषा प्रमा स्यात् फलमिह्।कर्णं व्याप्तिवोधः प्रमाणम् । त्राचोनैश्चानुमानं मत इह गदितं ज्ञातांलङ्गं न युक्तम् नब्टादेई तुतो यझवात मतिरियं तत्परामर्शवोधात् । ४॥ या संज्ञासंज्ञिसम्बन्धमतिरूपिमतिः सा फलं तत्प्रमायाः शक्ये सादृश्यधीः स्यात् करण्मुपमितिनेव सादृश्यवुद्धिः । अर्थापत्येव सिद्धा परमतकुह्ना युक्तिरिक व तस्मात प्रत्यचादेरसाध्योपमितिरुद्यनाचार्ययुक्त्याऽतिरिका ॥ ।। ।। साकांक्षासत्त्रयोग्यार्थकपदघटितं वाक्यमाप्तोक्तमन्यां प्रत्यक्षादेमंति यां जनयति नियतां वृत्यपेतं प्रमा सा। तात्पर्यज्ञानमत्रान्वयमतिजनने कुत्रचिषोपयुक्तं बाक्यं तस्मात् प्रमाणं करणपद्मयं शाब्दवोधः फलन्तु ।।६।। तदुशाह्योऽर्थः प्रमेयो यि भवति तद्। सर्व एव प्रमेयाः

श्रात्मादिद्वादशानां मुनिवरगदितं यत्वमेयत्वमत्र ॥ यन्मिथ्याज्ञाय गानं हितगारति इत् हे पहुद्दि दरगं तत् मोत्तेक्षुं पाष्य साज्ञान्मितिविवयतया चेब्दवेकं प्रमेयम् ॥॥॥ यत्सम्यगज्ञायमानं भवजनकमरं हन्ति सान्नाद्दितीयं तन्मेयं द्वादशोकं परिगणनिमदं गौतमीये तु सूत्रे। ज्ञानाद्याधार आत्मा तनुरूपकृतिकृत् तस्य चेष्टादिमत् तच् क्तं चेन्द्रियं तत् क (ण्यनुभवेऽ व्यक्ष इष्टं वहिस्तत् ।।८।। अर्थो भोगानुकूलो मितिविषयतया बुद्धिरर्थप्रकाशो ज्ञानादीनां निमित्तं मन इह करणं चेन्द्रियं त्वान्तरं तत्।। यत्नो झेयः प्रवृत्तिहिंतप्रभृतिगतो दोप इच्छादिरुको मृत्वा जन्मेति विज्ञैरुदित इह भवे प्रत्यमावी निसर्गात ।।६।। धर्मायुत्थं फलं तत् सुन्तमसुखनणं दुः अनत्यन्तनाशो दुःखादेश्चापवर्गी नहि भवति तदा ज्ञानऋत्यादि जीवे।। इत्थं ज्ञेयः प्रमे वोऽश्चिर्यागदितो युक्तिमार्गोपयुक्तः षोढा वैशेषिकोक्ता अप शिशुमत्तये भावनीयाः श्रमेयाः ॥१८॥ तत्र द्रव्यं गुणस्याधि हरणमथ तन् कर्मवचांशतः स्यात् नित्यः सम्बन्ध इष्टो भवति च समवायस्तयोरेक एव । सामान्याधार इष्टोऽगुण इति च गुणः कर्मभिन्नः किया त संयोगेऽथानपेशं भवति विभजने कारणं द्रव्यभिन्तम् ॥११॥ नित्यत्वे सस्यनेकाधिकरणसमवेतत्ववच्चैकमुक्तम् सामान्यं तद्विशेषः परमपरमिंदं युक्तमापेश्चिकं च । नित्यं द्रव्येकवृत्तिः कण्भुगनुमतः स्याद्विशेषोऽन्त्य एव व्यावृत्ते कश्वभावः स्वत इति च ततो नानवस्थावकाशः ॥१२॥ जातेन्यकौ गुणादेगु श्विप्रभृतिषु यो नित्यसम्बन्ध उक्तः काणादेगीतमीयैर्भवति स समवायोऽन्यतन्त्रे तु तत्र। भेदाभेदस्वरूपोऽभिमत इतरथा नो विशिष्टाववोधः तेवां स्यादेक एपो भवति च परतो लाघवं नूनमत्र ॥१३॥ द्रव्यं क्षित्यादिभेदन्नवविधमुदितं काणमचे तु तन्त्रे

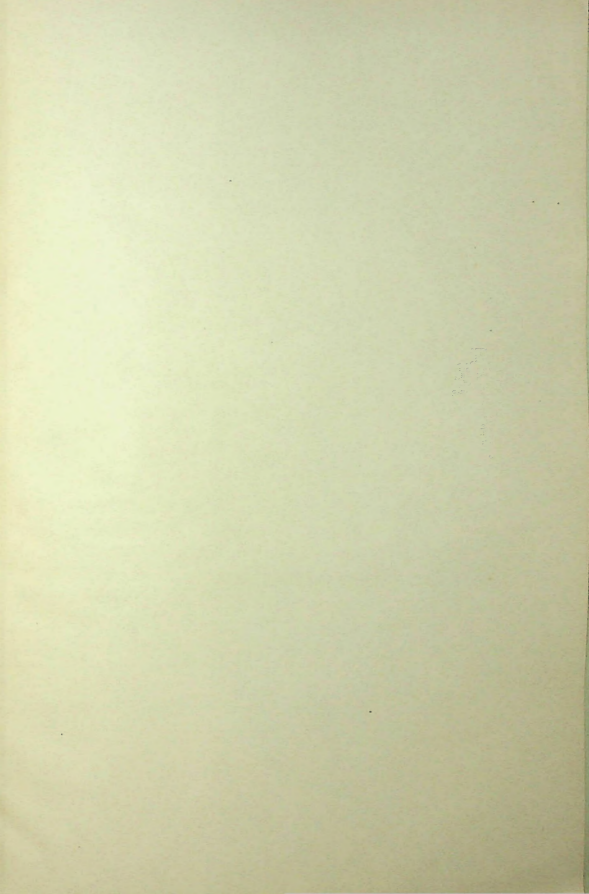
गन्धाधारा धरा स्यादुदकमिह मतं निन्धमुख्णं च तेजः । सापशं रूपशून्यो भवति च पवनो शवःवत खं तथैकं जन्यानां हेतुरेको विभुरथ जगतामाश्रयः कात इष्टः ॥१४॥ दिक् स्यात् पूर्वापरादिव्यवहृतिजनिक।पाविभेदादिभिन्ना-थात्मा पूर्व निरुक्तः कथितमपि मनो नान्धकारोऽत्र भावः। श्रालोकाभावरूपः स त विव्यववरैर्वणितस्तेन तस्य द्रव्यत्वं नैव युक्तं कनकिमह भवेत तेज एवाकरीत्थम् ॥१५॥ ब्राणे स्यान पार्थिवत्वं रसनमिह जलं तैजसं चक्षरिष्टं त्वग झेयं वायवीयं गगनिमह मतं श्रोत्रमत्रापरेषाम् । नैवाहंकारिकत्वं कथमपि घटते चेन्द्रिये भौतिकेऽस्मिन वार्त्ता कर्मेन्द्रियाणां कणभगनुमता नैव तचर्चयालम् ॥१६॥ सूत्रे करठा काराद्पि चतुर्धिकाविंशतिः स्याद्गुरानां चक्षमित्रेकगम्यो गुण इति गदितो रूपमेवं रसम्त ॥ जिह्नामात्रैकगम्यो गुण इति गदितो बाणमात्रैकबोध्यो गन्धो ज्ञेयो गुणस्याद्भवति नतु गुणः ।पर्श एवं त्वचस्तु ॥१७॥ एक:वादेः प्रतीतिव्यवहृतिरिप यद्द्रव्यगा सा च संख्या दीर्घह्नादिबुद्धिव्यंबहतिरपि थन्मानसुक्तं त देव। यद्य क्ते द्रव्य एवं पृथगिति च मतिस्तेन पृथक्त्वं निरुक्तं भेदो भेदाद्यतोऽस्मात पृथगिति वचनं तत्र नेदं बचस्त ॥१८॥ संयोगोऽप्राप्तप्राप्तिभविति सयुतसिद्धे कियातः किया त एकस्मिन् वा द्वयोशी ननु भवति स संयोगजातिस्तृतीयः। श्यात्तन्ताशे विभागो जनक इह भिदा पूर्ववदु भावनीया दिकका नोत्थे विभिन्नेऽपरपरमतिके स्तः परत्वापरत्वे ।।१६।। आह्नादो धर्मजन्यः सुखांमह गदितं दुःखमुक्तं तु पीडा इच्छाज्ञेयोऽनुरागोऽसहनमभिमतं द्वेष उत्साहरूपः यत्नो ज्ञेयो गुरुत्वं प्रथमपतमञ्जतस्यन्दनेऽलं द्रवत्वं चर्णादेः पिएडभावे जनक इह मतः स्नेहनामा गुण्स्तु ॥२०॥ यस्माद् भिन्नामवस्थां कथमपि जनितां प्राप्य पूर्वामवस्थां

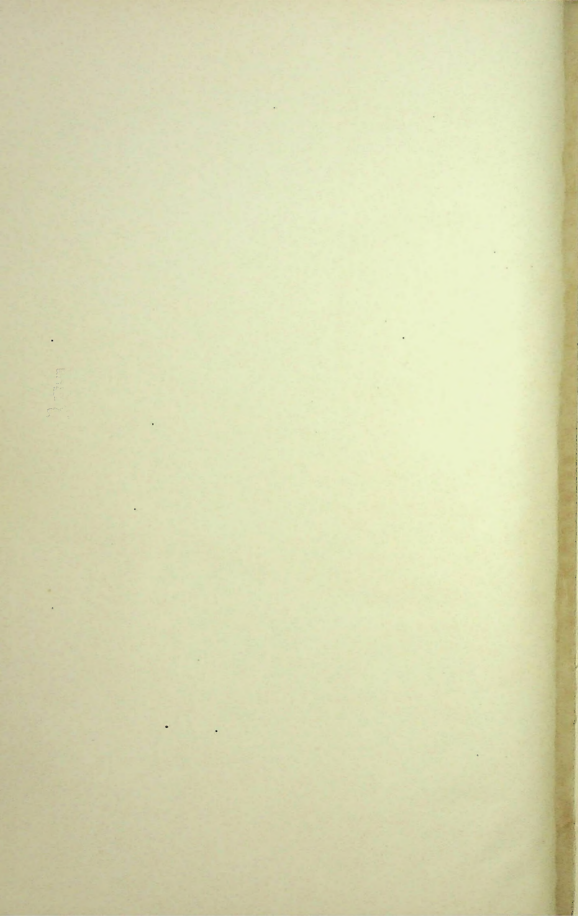
शाख्याद्यात्नोत्यवश्यं क्षितिषभृतिगतः स स्थितिस्थापकाख्यः। संस्कारो जीववृत्तिस्त्वनुभवजनितो भावनाख्यः स्पृतेस्तु हेतुर्वेगः कियाया जनक इति भिदा संस्कृतेस्त्र शास्त्रे ॥२१॥ धर्मः स्वर्गादिहेतुः श्रुतिविहितभवस्तद्विरुद्धस्त्वधर्मो जन्यो निन्द्यक्रियातो वहुविधनरकाद्युत्थदुःखादिहेतुः। श्रोत्रश्राह्यस्तु शब्दो गुण इति भननं लक्ष्योक्त्योपदिष्टं लद्यं कर्मापि लद्मानुगमनिमह् यत् तत् सुत्रोधं विभागात् ॥२२॥ सत्ता सःसःप्रतातेर्भवतिहि जनिका सा परा व्यापकत्वात् कुम्भत्त्राद्या तु जातिर्नहि भवति परा न्यूनवृत्त्याऽपरैव। द्रव्यत्वाद्या तु जातिस्तदुभयवलतो द्विस्वभावा विशेषा व्यायृत्तिज्ञानहेतुत्वत इह वहवो नित्यद्रव्याश्रयारच ॥२३॥ कुम्भे रूपं कपाले घट इति मतिकृत् नित्य सम्बन्ध एको लद्मैवं दर्शितं प्राक्त मत इह समवायो विभागो न चास्य। इत्थं भावा पडेवाभिमननपदवीं यात्यभावोऽपि तत्त्वं मान्यं वैशेविकाणां गुरुप्रभृतिमते नातिरिक्तस्त्वभावः ॥२४॥ किस्विवं नवैद्वैवं भवति मितिरियं संशयस्य स्वरूपं भावाभावा विरुद्धाविप कत्रयति यैकत्र सा संशयः स्यात् । स्थागार्वाऽयं नरो वेति तु मतिरुद्ता या चतुःकोटिका सा भावी दो वा विरुद्धाविप कलयतु घीतित्र कोटयाद्वीः सः ॥२५॥ धमिज्ञानाद्विरुद्धस्पृतित इह विनिर्णायकाभावता यज ज्ञानं स्यान् संशयस्तत्र भवति च ततो धर्मिवाधाद्यभावे । सूत्रे साधारणादेम हणत उदितः संशयो हेतु भेदात् तत्राप्युक्तप्रकाराकलम इह हृद्यं भावनीयं सुधीभिः ॥२६॥ उद्दिश्यार्थं यमिष्टं विद्धति कृतिनो यत्रऐतत्तु सूत्रे पर्यायेगोक्तमस्यानुमतिमह फलतावत्त्वमर्थानुगत्या । व्यामित्रीह्या तु यत्रान्त्रयप्रथनपरा साध्यहेत्वोः समन्तान साधम्योदेष दृष्टान्त उदित इतरो वैपरीत्याह्विधैवम् । २७॥ योऽर्थः प्रामाणिकः वादुपगमविषयः सेह सिद्धान्त उक्तः

चातुर्विध्यं तु सूत्रे परिगणिततया तथ्य शब्दात् तथार्थात् । सिद्धान्तः सर्वतन्त्राभ्युपामिययः सर्वतन्त्रः स शब्दात् एवं चैकैकतन्त्राश्रित इह प्रतितन्त्रस्तु सिद्धान्त उक्तः ॥२८॥ या तत्त्रात्यानुमेयानुगतिकविषया सिद्धिर्थात् स सेयः सिद्धान्तो ज्ञाततत्त्रवैरधिकरणतया सैकसिद्धयान्यसिद्धिः । एवं तन्त्रान्तरोक्तो न भवति समये यो निविद्धः स्वकीये सिद्धान्तोऽसौ प्रतोतोऽभ्यूपगमवचनोऽर्थादिमौ भावनोयौ ॥२६॥ न्याये वाक्ये परार्थानुमितिपदुपरामर्शहेतौप्रविष्टाः शब्दायेऽवान्तराथीन्वयमतिजनकास्तेऽनपादीयतन्त्रे । पञ्चाख्याता निसर्गाद्वयवपर्सङ्के तितारच शतिज्ञा हेत्हब्दान्तयुक्तोपनयनिगमनान्येव नान्ये प्रकाराः ॥३०॥ पने साध्योकिरिष्टानुमितिसमधियो हेतुरेवा प्रतिज्ञा हेतुत्वार्था विभक्तिर्भवति च वचने यत्र तद्धे तुरिष्टः। पूर्वं व्याप्ति प्रदृश्याथ तद्धिगतये या च दृष्टान्तगीस्ता साधम्याच्चेत् तथोदाहरणमथ च वैधम्यंतस्तद्द्यं स्यात ॥३१॥ पत्ते लिङ्गोपसंहार उपनय इतः पक्षधर्मत्वयोधः पन्ने साध्योपसंहार इह निगमनं स्यात ततोऽवाधयुद्धिः। हेतोः पन्ने सपन्ने भवनमथ विपन्नेऽन्वयाभाव एवं वाधाभावस्तयात्र प्रकरणसनताशून्यता पञ्चलपन् ॥३२॥ व्याप्याङ्गोकारतः स्यादनभिन्नत इह व्यापकस्य प्रसंग-स्तर्कश्चात्माश्रयादिव्यामिचरिततथाभावशंकानिवृत्त्यै। अर्थस्य स्यात् परीक्षोद्भवमवधृतिकं निर्ण्यो चोधहृपं स्वश्वस्वार्था कथा स्यात् कथकतियमिता वादिनाहित्रप्रकाराः ॥३३॥ बादः प्रामाणिकोक्त्येकवचनहृदयोत्था कथा तत्त्वसिद्धयै जल्पः सा स्याज् जिगीयोरुभयमतघटा या भवेत् साधनीया। दृब्या चान्योन्यपद्माभ्युपगतविषया केवलं स्याज्जयार्था सैव ज्ञेया वितएडा निजमतविषयस्थापनातोप्यपेता ॥३४॥ हेत्वाभासा मतारतेय इह वचनतो हेतुबद्धासमाना

हुप्टास्ते तत्र दोषा अपि करणत्वा स्वस्तथैवाभिधैवाः। यतिर्णीतौ न जनमानुनिनिकरण्यारेककस्यात्र दोषे हेरवाभासोनिरुक्तस्तद्नुगतिवलाद्धेतुरुक्तस्तु दुष्टः ॥३५॥ सूत्रे पञ्चीव दुष्टाः परिगणिततया तेन दोपास्तथेव । आयोऽनेकान्त उक्तो ननु भवति विरोवा द्वितोवश्तृतीयः। स्यादेवासिद्धिनामा प्रकरणसन्ततानामकस्याच्चतुर्थो कालातीत त्वाय ख्राम इह सतः पद्धमी भिन्नह्यः ॥३६॥ अर्थो यो नाभिप्रेतस्तमभिमतत्या कल्पयित्वा विरोधे -नै तस्य स्थापनं यच्छलमिति कथितं तत्रिवा सत्र एव । यस्मिन् वाक्यान्तरस्य प्रभवति मननं वाक्छलं तन्निहकः तत् सामान्यच्छलं यद् भवति तु कथिते कल्पना हेतुतादेः ॥३०॥ या मुख्यार्थत्वधीः स्यादुपचरितविधौ सच्छलं तूपचारं वाचुक्ते प्रत्यवस्थानिषद् निगदिता जातिराभासकत्या । साधर्म्याद्यास्समान्ता ननु चतुर्धिका विशतिस्तत्वभेदाः तत्त्वाज्ञानं कथायां कथयति विद्युवो निप्रहस्थानमेतत् ॥ १८॥ भेदा द्वाविंशतिस्तत्परिर्गाण्ततया सूत्र एवाचपादैः तत्त्वज्ञानाद्विमुक्तिः परमफलमितः शास्त्रमात्रे प्रवेशः । अध्यात्मं लौकिकं च व्यहरणमतोऽभ्यासतोऽस्योपदिष्टं तस्मात्संचेपतोऽर्थाकलनमिह ऋतं भावनीयं सुधीभिः ॥३६॥ ख्लोकानां सं प्रहोऽयं कृत इह शशिनाथेन भक्त्या गुरूणां बजामाख्यातनाम्नां समसमयविदां सर्वदान्तः स्थितानाम् ॥ बालानां तत्वमत्यै बुधगणहृदयाह्वादनायापि कर्तु -स्तत्त्वाभ्यासाय सम्यक् भवतु परिचितो न्यायनार्ग प्रकाराः ॥४०॥ इति लभ्रणमाज्ञोपदिष्टपदार्थसार्थसंभितसारप्रदर्शकः रज्ञोकसंप्रतः।









## **४. महायानसंस्कृतग्रन्थावली**

| . अहायानसंस्कृतप्रन्यानला     |                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               |                                                                        | सजिल्द् श्रजिल्द्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 9.                            | श्रवदानशतकम्—                                                          | १६५८ मूल्यम्-१२.५०-१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7.                            | ललितविस्तरः—                                                           | १६५८ मृल्यम्—१२.५०—१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ₹.                            | दिन्यावदानम्—                                                          | १६५६ मूल्यम् -२०.००१६.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 8.                            | मध्यमकशास्त्रम् —                                                      | १६६४ मूल्यम्—१२.५०—१०००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| y.                            | महायानसूत्रसंग्रहः—                                                    | १६६१ मूल्यम्—२०.००—१६.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Ę.                            | श्रवदानकल्पलता प्रथमो भागः                                             | १६५६ मूल्यम्—१२.५०—१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| U.                            | " ;, द्वितीयो भागः                                                     | १६५६ मूल्यम्—१२.५०—१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲.                            | सद्धर्भपुराडरीकसूत्रम्                                                 | १६६० मुल्यम्—१२.५०—१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| .3                            | बोधिचर्यावतारः—                                                        | १६६० मूल्यम्-१२.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 20.                           | गराडव्यृहसूत्रम्—                                                      | १६६० मूल्यम्—२०.००—१६.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ??.                           | जातकमाला—                                                              | १६५६ मूल्यम्—१२.५०—१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ??.                           | समाधिराअसूत्रम्—                                                       | १६६१ मूल्यम्—१६.०० —१२.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ?3.                           | शिच्चासमुच्चयः                                                         | १६६० मूल्यम् – १२.५० — १०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मुद्रणार्थं प्रस्तुताः यन्थाः |                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧.                            | विष्णुपुराण्म् — सामीक्षिकं संस्करणम्                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.                            | महावस्तु—                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ₹.                            | मूलसर्वास्तिवादिनां विनयः-                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8.                            | प्रज्ञापारमितासंच्चेपाः द्वितीयो भागः                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ų.                            | श्रश्रघोषप्रन्थाः — बुद्धचंरितम् सौन्द्रनन्द्नम् ।                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| म्रुद्रणयन्त्रस्थाः ग्रन्थाः  |                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ?.                            |                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.                            | कुमारिलकारिकावली—कुमारिलस्वामिपादकृता ।                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ₹.                            | रत्नकोशमतवादार्थः—                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8.                            | सुलोचना—माधवचम्पू                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4.                            | तत्वचिचिन्तामणिः—आस्त्रोकदर्पणान्वितः प्रत्यत्तस्वण्डे द्वितीयो भागः।  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ę.                            | न्यायचतुर्भीन्थकान्यायस्त्र-भाष्य-वार्तिक-तात्पर्थ-परिशुद्धिरूपा सटीका |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| U.                            | शब्दरत्नाकरः—सूत्रत्रयात्मकः प्रथमः खण्डः                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ζ.                            | विवर्गपश्चिका—                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| .3                            | लङ्गावतारसूत्रम्-                                                      | मृल्यम्—१२.५०—१०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 20.                           | श्रष्टसाहि खिका —                                                      | मूल्यम्—२५.००—२०.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ??.                           | दश्मूमिकसूत्रम् —                                                      | मृत्यम्—१२.५०—१० ००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ??.                           | प्रज्ञापार्यमतासंद्येपाः—                                              | मूल्यम्—२०.००—१६.००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ?3.                           | सूवर्णप्रभाससूत्रम्—                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 28.                           | तथागतगुद्धकेम्—                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 24.                           | सूत्रालंकार:—                                                          | The State of the S |
| 74.                           | महायानस्तोत्रसंग्रहः—                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                               |                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |